ПРАВОСЛАВНЫЙ ЖУРНАЛ № 4 (26) 2019

# БОГ и ЧЕЛОВЕК

ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### СОСТАВ РЕДАКЦИОННОГО СОВЕТА

- 1. Председатель Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский
- 2. Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский
- 3. Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий
- 4. Архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары
- 5. Протоиерей Николай Иванов, секретарь Епархиального управления, настоятель Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары
- 6. Протоиерей Владимир Теплов, клирик храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря
- 7. Иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары
- 8. Кугураков И.К., искусствовед, доцент ЧГПУ им. И.Я. Яковлева
- 9. Сергеева О.Ю., кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Чебоксарского политехнического института (ф) МГОУ
- 10. Мордвинова А.И., старший научный сотрудник отдела искусствоведения Чувашского государственного института гуманитарных наук, кандидат искусствоведения

#### СОСТАВ РЕДАКЦИИ ЖУРНАЛА

Главный редактор – иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары

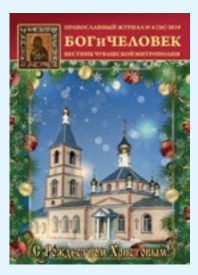
Литературный редактор – Светлана Кузнецова

Художественный редактор – Анатолий Брындин

Технический редактор – протодиакон Валерий Краснов (Чебоксарская епархия)

Дизайн, верстка, фото – Ирина Андреева

Корректор – Татьяна Семёнова Корреспонденты – Светлана Кузнецова, Зинаида Паршагина



На обложке: Храм Рождества Христова села Новые Шимкусы Яльчикского района.

# СОДЕРЖАНИЕ

### ЧУВАШСКАЯ МИТРОПОЛИЯ

| Рождественские послания                 | 2         |
|-----------------------------------------|-----------|
| Указы, распоряжения, хиротонии          | 7         |
| Фоторепортаж со Святой земли            |           |
| Новости                                 |           |
| БОГ И ЧЕЛОВЕК                           |           |
|                                         |           |
| Спасение сегодня.                       |           |
| Вера с горчичное зерно и Царствие Божие | 282       |
| Духовный совет.                         |           |
| «Тот не может уже иметь Отцом Бога,     |           |
| кто не имеет матерью Церковь»           | 36        |
| Наследие.                               |           |
| Из небытия возвращаются храмы.          |           |
| Храму Преображения Господня с. Кудеиха  | 190 лет42 |

#### ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО

#### Божий дар – дети.

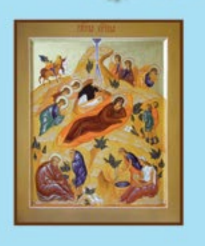
По плодам их узнаете их. Собирают ли с терновника виноград, или с репейника смоквы? (Мф. 7:16)........50

#### Общее дело.

Православный журнал «ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ «БОГ И ЧЕЛОВЕК» № 4 (26), октябрь—декабрь 2019. Учредитель: Чувашская митрополия Русской Православной Церкви, Московский Патриархат. Адрес редакции: 428018, Чувашская Республика, г. Чебоксары, ул. К. Иванова, д. 21. Тел./факс: (8352) 58-62-26. Е-mail: vestimitropolia@gmail.com. Цена свободная. Вестник Чувашской митрополии «Бог

и человек» выходит 1 раз в квартал. Издается с октября 2013 года. Тираж 500 экз.

Отпечатано ИП БРЫНДИНОЙ Н.А. г. Чебоксары, ул. Мичмана Павлова, 14а, тел./факс: (8352) 45-42-10.



# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ

МИТРОПОЛИТА ЧЕБОКСАРСКОГО
И ЧУВАШСКОГО
ВАРНАВЫ,
ГЛАВЫ ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ,

БОГОЛЮБИВЫМ ПАСТЫРЯМ,
ЧЕСТНОМУ ИНОЧЕСТВУ
И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ
РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ
ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

«Днесь Христос в Вифлееме Рождается от Девы: днесь Безначальный Начинается и Слово воплощается, Силы небесные радуются и Земля с человеки веселится» (Стихира праздника на хвалитех)

#### ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ХРИСТЕ ОТЦЫ, БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

Ныне исполнилось древнее пророчество Исаии пророка: «Се, Дева во чреве приимет и родит Сына и нарекут имя Ему: Еммануил, еже есть сказаемое с нами Бог» (Мф. 1,23; Исаии 7,14). Совершилось и предсказание пророка Михея: «И ты, Вифлеем, земля Иудина, ничем не меньше воеводств Иудиных, ибо из тебя произойдет Вождь, Который упасет народ Мой Израиля» (Мф. 2,6; Мих. 5,2).

Дорогая моя паства! Сердечно приветствую вас с Великим Праздником Рождества Христова! Призываю вас боголепно, в духовной радости и чистым сердцем прославить Родившегося Господа и принести Ему пламенные чувства и благодарения «нас бо ради родися Отроча Младо, Превечный Бог»! Да приидет и вселится в нас Сам Господь Иисус Христос, чтобы обновить и освятить нас Божественной благодатию, дабы свято ходить нам путями Его вечных Евангельских заповедей до последних дней нашей жизни, «и да владычествует в сердцах наших мир Божий» (Кол. 3,15).

Наступила «полнота времени», и на небе Вселенной зажглась Вифлеемская звезда, возвестившая миру о рождении Спасителя мира Господа Иисуса Христа.

Торжественным и дивным пением огласили ангелы вселенную в священную для всего мира ночь рождения Богомладенца: «Слава в вышних Богу, и на земли мир, в человецех благоволение» (Лк. 2,13,14). Они первые возрадовались о рождении Господа; воздали славу Богу и возвестили человечеству о том, что родившийся Сын Божий принес на землю мир и благоволение Божие.

И воистину Рождество Христово преобразило человечество: оно примирило падшее естество человеческое с Богом и принесло мир в душу человека, в христианское общество. Любовь родившегося Господа соделала нас сынами Отца Небесного (Гал. 2,4-7). Эта любовь в скорбях служит нам утешением, в немощах – укреплением, радостью перехода к лучшей вечной жизни, в единении со Христом.

Родившийся Спаситель возвращает нам свет истины, нами потерянный, возвещает правду, у нас похищенную, возвращает безопасность, нас оставившую. Для научения нас приходит Сам Сын Божий, Тот, Кому в безмолвии внимают сонмы Ангелов. Родившийся – это сияние славы Божией и самый образ существа Его (Евр. 1,3). Родившийся – это Тот, Кому Творец сказал при создании первого человека: «Сотворим человека по образу Нашему» (Быт. 1,26). Родившийся – этот Тот, Который в начале... основал землю и небеса – дело рук Его (Евр. 1,10). Пусть не устрашит нас величие Господа. Он является для научения, не с гробами синайскими, но с кротостью младенческой, избирает местом наставления не город пышный и шумный, а безмолвный вертеп. Он первую речь простирает из яслей, чтобы поселить уверенность в Его сострадании к немощам людским – проповедь Его начинается слезами.

Святая Церковь призывает нас в эти святые дни особенно ощутить близость к нам Господа нашего, с радостью и благоговением вспомнить, что Он – среди нас, что Он – на земле, что Он воспринял на Себя наши немощи, что Он ныне «обнищал ради нас, дабы мы

обогатились Его нищетою» (2 Кор. 8,9), что – с нами Бог…» И Церковь призывает нас встретить Его очищенным сердцем, прославить Его неоскверненными устами, и возноситься к Нему душою от земной суеты и страстей греховных.

Возлюбленные отцы, братие и сестры! В земной нашей жизни ничто так часто не забывается нами, как та истина, что все мы — всегда находимся пред очами Божиими, что Господь — с нами, что Он — близ нас. Ведь, в самом деле, — если бы мы это всегда помнили, то разве были бы мы такими грехолюбивыми, самолюбивыми, гордыми, немирными, пристрастными ко всему греховному? Так, живое сознание близости к нам Господа Спасителя, живое ощущение Его присутствия среди нас, верующих в Него и любящих Его, есть лучшее побуждение к истинной христианской жизни, и есть великая сила в нашей борьбе с грехом. Это мы должны всегда помнить, но — особенно теперь, в дни празднования Рождества Христова. Пусть эта святая истина утвердится в наших душах. Пусть она будет руководителем нашей духовной жизни. Пусть она сопровождает нас во всех наших делах, словах и помышлениях. Пусть она же будет и нашим духовным утешением, нашей отрадой в дни скорби и печалей. И тогда наша жизнь озарится благодатной помощью Божией.

В эти святые дни пришествия на землю Господа мира, прошу вас, возлюбленные мои, имейте мир между собою, мир заповеданный нам Христом. Живите в мире со своими родными и близкими, честно исполняйте свои обязанности семейные и общественные, добросовестно трудитесь на своем трудовом поприще на благо нашей Православной Церкви и на благо Великой нашей Отчизны.

Помолимся Господу да осенит Он миром сердца тех людей, которые еще не стремятся к миру, жизнь и дела которых противоречат Божию призыву к миру. Прошедший год для нашей Церкви оказался непростым. Из-за принятия в общение Предстоятелями Элладской и Александрийской Православных Церквей раскольнической «Православной церкви Украины», ситуация в мировом Православии значительно ухудшилась и разделение между Поместными Православными Церквами еще более углубилось. Призываю всех вас, мои дорогие, усилить свои молитвы о сохранении единства православия, о нашем Предстоятеле — Святейшем Патриархе Московском и всея Руси Кирилле и о чадах канонической Украинской Православной Церкви, возглавляемой Блаженнейшим митрополитом Киевским и всея Украины Онуфрием.

Божией милостью, в уходящем году я сподобился посетить Святую Землю, где возносил молитвы у Гроба Господня и святых мест Иерусалима, и в Вифлееме за нашу богоспасаемую Чувашию, а также за вас, моя боголюбивая паства.

В преизбытке праздничного благоговейного и благодарственного чувства принесем ныне сердца свои Богомладенцу Христу, воспоем и прославим Его, Спасителя нашего. Да благословит всех нас Родившийся в Вифлееме Господь наш Иисус Христос Своим небесным благословением. Да просветит Воплотившийся Христос Спаситель всех нас светом Божественного разума, да утвердит веру нашу. Пусть эта вера будет нашей силой во всяких жизненных испытаниях. Пусть она и впредь будет нашей путеводной звездой к Богу от земли, этой юдоли плачевной, до светлых сияющих вершин вечной радости и жизни с Богом в Царствии Небесном.

«Благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа (Филипп. 1, 2)». Аминь. ХРИСТОС РАЖДАЕТСЯ, СЛАВИТЕ!

Божией милостию ВАРНАВА, митрополит Чебоксарский и Чувашский, глава Чувашской митрополии Рождество Христово г. Чебоксары, 2019/2020 гг.

# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ

ПРЕОСВЯЩЕННОГО СТЕФАНА, ЕПИСКОПА КАНАШСКОГО И ЯНТИКОВСКОГО, ОСВЯЩЕННОМУ КЛИРУ, ЧЕСТНОМУ ИНОЧЕСТВУ И БОГОЛЮБИВОЙ ПАСТВЕ – ВЕРНЫМ ЧАДАМ КАНАШСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ГОСПОДЕ ПАСТЫРИ, ВСЕЧЕСТНЫЕ ИНОКИ И ИНОКИНИ, ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

Сегодняшняя ночь по праву именуется светозарной: в Вифлееме родился Спаситель мира – «Свет истинный» (Ин. 1, 9).

Рождение Богомладенца разрушило деспотию греха в роде людском. Творец и Его творение – Бог и человеческая природа соединилась в одной Личности Богочеловека Христа. Так Господь исправил глубинное повреждение нашего естества, и явился миру Новый Адам, неподвластный смерти и тлению. В нем берет начало обновленное человечество, активно противостоящее греху ради обретения вечной радости в Боге.

В Рождестве Спасителя не только человечеству, но и всему творению явлен Бог. Ангельский мир воспевает в ночи снизшедшаго на землю Сына Божия, бессловесные животные согревают Его своим дыханием. В эти святые дни во всем мироздании звучит надмирная радость о воплощении Бога Слова, осеняя неодухотворенную природу, возвещая всем людям благоволение Творца.

У яслей Богомладенца Христа мы усыновляемся Богу (Гал. 4; 4-5), в нем становимся причастниками вечной жизни. Господь пребывает с нами, если мы храним верность Ему и творим добрые дела, прощаем обидчиков и помогаем всем нуждающимся в нашей поддержке.

Светлый праздник Рождества Христова — это благодатное время, когда мы все пребываем в радости, ибо благовестие о том, что «ныне родился... в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь» (Лк. 2.11), услышанное вифлеемскими пастухами от Ангелов в Рождественскую ночь, доныне обращено к каждому из нас. Как говорит святитель Афанасий Великий: «Для вечного блаженства необходимо твердо верить, что Господь наш Иисус Христос стал плотью. В том истинная вера, чтобы верить, что... Сын Божий одинаково как Бог, так и Человек. Бог Он, как рожденный от Отца прежде начала времен, и Человек, как рожденный от Матери в свое время. Совершенный Бог и совершенный Человек с душой разумной в теле человеческом».

Празднование Рождества Христова да станет для каждого из нас подлинным «праздником светов», и Спаситель войдет в сердце каждого из нас, чтобы мы воистину уразумели, «что Сын Божий пришел и дал нам свет и разум, да познаем Бога истинного и да будем в истинном Сыне Его Иисусе Христе. Сей есть истинный Бог и жизнь вечная. (1 Ин. 5, 20).

Дорогие и возлюбленные братья и сестры, примите мои искренние от сердца поздравления с Великим и светлым праздником Рождества Христова. В эти святые и радостные дни Божия к людям нисхождения я желаю от всей души насладиться от духовной трапезы великого праздника, к которой приглашаются все верные в храм Русской Православной Церкви, где немолчно звучит глаголы вечной жизни и дивное пение рождественских величаний. Я желаю, чтоб свет Вифлеемской звезды озарил вам путь к новой, чистой и праведной жизни и чтоб всем нам быть достойными сотаинниками «Великой благочестия Тайны».

С праздником! Христос рождается, славите! СМИРЕННЫЙ + СТЕФАН Епископ Канашский и Янтиковский Рождество Христово г. Канаш 2019/2020 год

# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ

ЕПИСКОПА АЛАТЫРСКОГО И ПОРЕЦКОГО ФЕОДОРА ВСЕЧЕСТНЫМ ПАСТЫРЯМ, БОГОЛЮБИВЫМ ИНОКАМ И ИНОКИНЯМ, ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ ХРИСТОВОЙ ЦЕРКВИ

«Посетил ны есть свыше Спас наш, Восток востоков, и сущии во тьме и сени обретохом истину, ибо от Девы родися Господь» (Светилен Рождеству Христову)

ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ГОСПОДЕ, БЛАГОСЛОВЕННЫЕ ПАСТЫРИ, БОГОБОЯЗНЕННЫЕ ИНОКИ И ИНО<mark>КИНИ, ДОРОГИЕ Б</mark>РАТЬЯ И СЕСТРЫ <mark>ВО ХРИСТЕ ИИСУСЕ!</mark>

Сердечно поздравл<mark>яю всех вас с Рожд</mark>еством Христовым и Новым годом!

Рождество Христово являет свет Божественной любви, которую Господь изливает на всю вселенную. Младенец, рожденный в Вифлееме, являет великое чудо Боговоплощения. Господь пришел в этот мир не под знаменами могущественных армий, но пришел в образе простого человека. Господь явился как малое чадо, рожденное не в царских палатах, но в пещере, дабы показать нам образ смирения.

Рождеством Спаситель дарует нам подлинный смысл бытия, «ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин. 3:16).

Рождество есть начало крестного пути и нашего духовного возрождения, и Сын Божий стал человеком, показывая и напоминая людям, что они – дети Божии, возлюбленные чада, которых Отец по-прежнему ждёт, о которых всегда помнит. Господь показал нам, что мы не преданы смерти и забвению, но Он постоянно призывает нас откликнуться на Его призыв. Рождественский праздник напоминает нам, что Бог есть Любовь. Потому что только любовь стремится отождествить себя с тем, кого любит, взять на себя его беды и скорби. Бог не только создал мир, подарил нам свободу, дал заповеди, но Сам стал человеком и выразил Свою любовь во всей полноте самопожертвования. Он до конца испил чашу страданий, принял на Себя грехи мира, и искупил род человеческий. И с умилением взирая на Рождество Богомладенца Христа, не будем забывать о той великой цене, которую Он заплатил ради искупления человечества от греха, проклятия и смерти.

Возрадуемся же, дорогие братья и сестры, – ведь нет места для скорби там, где рождается Жизнь. Ибо Она уничтожила страх перед смертью и дарует нам радость обладания вечностью! Сегодня мы вместе празднуем Рождество Господа и Спасителя нашего. Пусть веселятся небеса и вся земля! Воссияла звезда Вифлеема, и рассеялся мрак духовной ночи! Родился младенец Христос, и разрушены были оковы зла! Бог явился нам во плоти, и стала звучать проповедь любви!

Пусть в сердце каждого из нас всегда пребывают духовная бдительность и радость о рожденном младенце Иисусе! Пусть свет Рождественской звезды никогда не перестает освещать наш путь! Пусть слова веры, надежды и любви звучат в жизни каж-

С радостью в сердце поздравляю всех вас со светлым праздником Рождества Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа! Благодать, любовь и благословение родившегося ныне Богомладенца да пребывают со всеми вами!

+ФЕОДОР, епископ Алатырский и Порецкий Рождество Христово Алатырь 2019/2020 год





# ЧЕБОКСАРСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### **УКАЗЫ**

# УКАЗ № 306 от 1 октября 2019 года Иерею Павлу Николаевичу Александрову

Настоящим определением Вы, иерей Павел Николаевич Александров, освобождаетесь от должности клирика местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначаетесь временно на должность ключаря местной религиозной организации православный приход храма Иверской иконы Божией Матери деревни Чандрово Чебоксарского городского округа Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 2 пить к исполнению своих обязанностей. октября 2019 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

# УКАЗ № 484 от 11 октября 2019 года Степанову Николаю Геннадьевичу

Настоящим определением Вы, Степанов Николай Геннадьевич, назначаетесь на должность Председателя приходского совета местной религиозной организации православного прихода храма Архистратига Божия Михаила д. Иваньково Ядринского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 11 октября 2019 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

### УКАЗ № 483 от 11 октября 2019 года Протоиерею Сергию Дмитриевичу Чернову

Настоящим определением Вы, протоиерей Сергий Дмитриевич Чернов, настоятель местной религиозной организации православного прихода Свято-Троицкого собора г. Ядрин Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь (по совместительству) на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Архистратига Божия Михаила д. Иваньково Ядринского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 11 октября 2019 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей.

По получении Указа Вам надлежит присту-

# УКАЗ № 477 от 1 ноября 2019 года Протоиерею Николаю Николаевичу Мазикову

Настоящим определением Вы, протоиерей Николай Николаевич Мазиков, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православный приход храма Рождества Христова с. Хыркасы Чебоксарского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 1 ноября 2019 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

БОГ и ЧЕЛОВЕК

# УКАЗ № 478 от 1 ноября 2019 года Протоиерею Вениамину Николаевичу Пегасову

Настоящим определением Вы, протоиерей Вениамин Николаевич Пегасов, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православный приход храма Рождества Христова с. Хыркасы Чебоксарского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 01 ноября 2019 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

# УКАЗ № 481 от 1 ноября 2019 года Протоиерею Вениамину Николаевичу Пегасову

Настоящим определением Вы, протоиерей Вениамин Николаевич Пегасов, настоятель местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь благочинным 1-го Благочиннического округа и духовником духовенства Чебоксарско-Чувашской епархии с 01 ноября 2019 года.

Состав 1-го Благочиннического округа включает храмы: г. Чебоксары.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

# УКАЗ № 474 от 1 ноября 2019 года Протоиерею Виктору Ильичу Карлинову

Настоящим определением Вы, протоиерей Виктор Ильич Карлинов, клирик местной религиозной организации православный приход собора святого князя Владимира г. Новочебоксарск Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), освобождаетесь от должности благочинного 2-го Благочиннического округа с 01 ноября 2019 года.

# УКАЗ № 480 от 1 ноября 2019 года Протоиерею Николаю Николаевичу Мазикову

Настоящим определением Вы, протоиерей Николай Николаевич Мазиков, настоятель местной религиозной организации православный приход храма Рождества Христова с. Хыркасы Чебоксарского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь благочинным 2-го Благочиннического округа с 01 ноября 2019 года.

Состав 2-го Благочиннического округа включает храмы: Чебоксарского района.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

# УКАЗ № 309 от 1 ноября 2019 года Иерею Николаю Павловичу Васильеву

Настоящим определением Вы, иерей Николай Павлович Васильев, настоятель местной религиозной организации православный приход храма Покрова Пресвятой Богородицы с. Покровское Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь (по совместительству) настоятелем местной религиозной организации православный приход храма Державной иконы Божией Матери села Октябрьское Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 1 ноября 2019 года с сохранением за Вами ранее назначенных

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

# УКАЗ № 509 от 11 ноября 2019 года Протоиерею Алексию Ивановичу Кошкину

Настоящим определением Вы, протоиерей Алексий Иванович Кошкин, клирик местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), освобождаетесь от должности ключаря местной религиозной организации православный приход Кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с сохранением за Вами должности рядового священника вышеназванного собора с 11 ноября

О чем и выдан настоящий Указ.



### АЛАТЫРСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### **УКАЗЫ**

### УКАЗ № 25 от 24 сентября 2019 года

Протоиерей Владимир Николаевич Теплов дополнительно назначается настоятелем строящегося Храма святых Царственных страсто- УКАЗ № 30 om 25 сентября 2019 года терпцев с. Первомайское Алатырского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

#### УКАЗ № 26 от 24 сентября 2019 года

Протоиерей Владимир Николаевич Теплов освобождается от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода Храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатырь Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначается штатным клириком на названный приход.

# УКАЗ № 28 от 24 сентября 2019 года

Иерей Сергий Алексеевич Шабай освобождается от должности клирика местной религиозной организации православного прихода храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

#### УКАЗ № 29 от 25 сентября 2019 года

Иерей Антоний (Антон) Александрович Беспалов назначается настоятелем местной религиозной организации православного прихода Храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатырь Чувашской Республики Алатырской

епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

УКАЗЫ, РАСПОРЯЖЕНИЯ, ХИРОТОНИИ **||||**||

Иерей Сергий Алексеевич Шабай назначается настоятелем местной религиозной организации православный приход храма Казанской иконы Божией Матери с. Новые Чукалы Шемуршинского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

#### УКАЗ № 32 от 1 ноября 2019 года

Иерей Виталий Николаевич Ананин освобождается от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Святой Троицы с. Атрать Алатырского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначается штатным клириком местной религиозной организации православного прихода храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

#### УКАЗ № 33 от 1 ноября 2019 года

Протоиерей Евгений Анатольевич Слепухин назначается настоятелем местной религиозной организации православного прихода храма Святой Троицы с. Атрать Алатырского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).



# новости чебоксарской епархии





**3 октября,** в день памяти святых мучеников и исповедников Михаила и Феодора состоялось Великое освящение храма, построенного в честь иконы Божией Матери «Иверская» в деревне Чандрово Чебоксарского района. Чин освящения и первую Божественную литургию совершил Глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Его Высокопреосвященству сослужили: наместник Свято-Троицкого мужского монастыря архимандрит Василий (Паскье); благочинный III-го округа, настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских архимандрит Гурий (Данилов); настоятели и клирики храмов Чувашской митрополии. За богослужением молились благотворители и строители храма и жители поселения.





**5 октября,** по благословению Главы Чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, на подворье Тихвинского Богородского женского монастыря состоялось освящение построенного храма в честь преподобного Сергия Радонежского. Чин освящения храма и первую Божественную литургию в новоосвященном храме совершил Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии. Преосвященному владыке сослужили: настоятель Свято-Троицкого собора протоиерей Вячеслав Ашмарин, настоятель храма Казанской иконы Божией Матери протоиерей Валерий Иванов, настоятель храма Успения Пресвятой Богородицы протоиерей Александр Сидоров и духовенство III благочиннического округа. На богослужение молились настоятельница Тихвинского женского монастыря игумения Нина (Волкова), сестры обители, паломники, благодетели и строители храма.





новости ||||

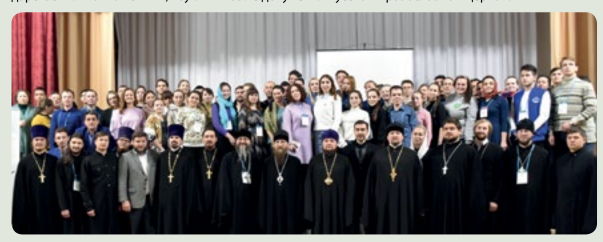
**26 октября** проведен IV межрегиональный турнир по рукопашному бою среди православных спортивных клубов на призы главы Чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы. Епископ Мариинско-Посадский Игнатий, викарий Чебоксарской епархии обратился с приветственным словом к участникам турнира и совершил молебен перед началом доброго дела. На церемонии открытия соревнований присутствовали настоятель Введенского кафедрального собора протоиерей Николай Мазиков, настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских архимандрит Гурий (Данилов), настоятель храма святителя Николая, организатор турнира протоиерей Сергий Барашков. В соревновании приняли участие 230 человек из шести регионов Приволжского федерального округа. Общекомандное первое место заняла команда Республики Марий Эл. Второе общекомандное место – ПСК «Булгар» Чебоксарской-Чувашской Епархии. Третье место у команды из Татарстана.



4 ноября, в день празднования Казанской иконы Пресвятой Богородицы, по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы в столице Чувашской Республики г. Чебоксары состоялся общегородской крестный ход. После Божественной литургии в Введенском кафедральном соборе, которую возглавил Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии в сослужении настоятеля протоиерея Вениамина Пегасова молитвенное шествие благочинных, настоятелей храмов, священников, диаконов и мирян с пением величания Пресвятой Богородице направилось на Площадь Республики. Перед храмом Рождества Христова было совершено Молебное пение Пресвятой Богородице, которое возглавил Глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Владыка обратился к молящимся с архипастырским словом.



**1 ноября** в Центре подготовки церковных специалистов имени святителя Гурия Казанского Чувашской митрополии, по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы прошла итоговая аттестация священнослужителей, прослушавших курсы повышения квалификации. Членами аттестационной комиссии стали Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии, преподаватель МДА игумен Даниил (Василенко), преподаватель ПСТГУ иерей Иоанн Воробьев и преподаватели Центра подготовки церковных специалистов. В течение месяца священнослужители из Чебоксарской, Алатырской и Канашской епархий получали знания по догматическому и сравнительному богословию и церковному праву, литургике и истории, сектоведению и миссиологии, педагогике и психологии, социальному служению и церковно-государственным отношениям, изучили новые документы Русской Православной Церкви.



21-24 ноября по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы прошёл первый Межепархиальный молодёжный православный форум Приволжского федерального округа «Волжское вече». Открывая Форум, Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии, зачитал Послание владыки Варнавы его участникам. Почетными гостями Форума были Преосвященнейший Серафим, епископ Истринский, викарий Святейшего Патриарха Московского и всея Руси, председатель Синодального отдела по делам молодежи; заместитель председателя Молодежного совета при Патриархе Московском и всея Руси Евгений Ананьин; заместитель руководителя Молодежного отдела Московской епархии Михаил Куксов, заведующий канцелярией Чебоксарско-Чувашской епархии протоиерей Сергий Пушков, секретарь Чебоксарско-Чувашской епархии протоиерей Николай Иванов; руководитель Отдела религиозного образования и катехизации протоиерей Дмитрий Нестеренко; композитор Александр Лунев; ведущая телеканала «Спас» Алёна Горенко. Молодежный православный форум — победитель Всероссийского конкурса молодежных проектов среди образовательных организаций высшего образования в 2019 году.



НОВОСТИ ЧЕБОКСАРСКОЙ ЕПАРХИИ

**6 ноября**, в праздник иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость», Глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава возглавил торжества по случаю престольного праздника в храме «Всех скорбящих Радость» Канашской епархии. Главе Чувашской митрополии сослужили епископ Канашский и Янтиковский Стефан; секретарь Чебоксарской епархии, настоятель Покровско-Татианинского собора протоиерей Николай Иванов; благочинный II округа, настоятель храма «Всех скорбящих Радость» протоиерей Александр Ермолаев и клирики Канашской епархии. По завершении литургии было совершено молебное пение Пресвятой Богородице и состоялся Крестный ход. В своем архипастырском слове митрополит Варнава обратился со словами приветствия к Преосвященному владыке, поздравил с престольным праздником, поблагодарил всех принявших участие в богослужении.



29 ноября под председательством Главы Чувашской митрополии, Высокопреосвященнейшего Варнавы, состоялось расширенное заседание Архиерейского совета Чувашской митрополии. В его работе приняли участие Преосвященный Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященный Феодор, епископ Алатырский и Порецкий, Преосвященный Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии, секретарь Архиерейского совета протоиерей Николай Иванов; благочинные и руководители отделов епархий, настоятельницы монастырей Чувашской митрополии. Преосвященные владыки обсудили межепархиальные мероприятия уходящего года, вопросы взаимодействия между епархиями по различным видам деятельности. Подводя итоги Архиерейского совета, митрополит Варнава поблагодарил Преосвященных Владык и духовенство за труды. Епископ Стефан от имени духовенства поздравил митрополита Чебоксарского и Чувашского с наступающим днем 43-летия архиерейской хиротонии.



НОВОСТИ ЧЕБОКСАРСКОЙ ЕПАРХИИ



**30 ноября**, в день памяти преподобного Никона Радонежского, Глава Чувашской митрополии Высокопреосвященнейший Варнава возглавил служение Божественной литургии в храме Новомучеников и исповедников Российских. Поздравить митрополита Варнаву с 43-летием служения в епископском сане и сослужить ему на Божественной литургии прибыли: Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии. Его Высокопреосвященству также сослужили наместники и настоятели монастырей и храмов, благочинные округов и сонм духовенства Чувашской митрополии. По окончании Божественной литургии был совершен торжественный благодарственный молебен, который возглавил Преосвященнейший Стефан. Владыка Стефан огласил митрополиту Варнаве поздравительный адрес от Архиерейского совета Чувашской митрополии. Прозвучали поздравления от духовенства Чебоксарской епархии. Поблагодарив за сердечные поздравления, митрополит Варнава поделился воспоминаниями о прошедших годах своего служения на чувашской земле.



4 декабря, в праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы, Глава Чувашской митрополии, Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, возглавил торжества престольного праздника, совершив Божественную литургию в Введенском кафедральном соборе. Его Высокопреосвященству сослужили: Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; наместник Свято-Троицкого мужского монастыря архимандрит Василий (Паскье); благочинный городского округа, настоятель кафедрального собора протоиерей Вениамин Пегасов; секретарь Чебоксарской епархии настоятель Покровско-Татианинского собора протоиерей Николай Иванов. По окончании Божественной литургии был отслужен молебен Пресвятой Богородице и совершен Крестный ход вокруг собора, после чего были возглашены уставные многолетия.



13 декабря в Чувашском драматическом театре под председательством Главы Чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы состоялось пленарное заседание регионального этапа XXVIII международных Рождественских образовательных чтений «Великая Победа: наследие и наследники». В форуме приняли участие епископ Канашский и Янтиковский Стефан, епископ Алатырский и Порецкий Феодор, епископ Мариинско-Посадский Игнатий, викарий Чебоксарской епархии, представители образования, культуры, социальных учреждений, духовенство и студенты. В своем слове Его Высокопреосвященство подчеркнул важность памятования о тех больших испытаниях, через которые прошла наша страна во время Великой Отечественной войны. Владыка митрополит поделился воспоминаниями о прожитых днях в годы войны. Было подписано соглашение о сотрудничестве между Чебоксарско-Чувашской епархией и Управлением образования администрации города Чебоксары.



# НОВОСТИ АЛАТЫРСКОЙ ЕПАРХИИ



**15 октября** состоялся X Межрегиональный культурно-благотворительный фестиваль творчества инвалидов «Во имя жизни». Гостей Алатыря приветствовали глава городской администрации Владимир Степанов, епископ Алатырский и Порецкий Феодор, автор проекта фестиваля Александр Коротин. Владыка Феодор вручил Архиерейские грамоты педагогам, работающим с детьми-инвалидами. В этом году своим талантами поделились более 80 одаренных людей из трех регионов – Ульяновска, Нижегородской области, Чувашии. Праздничную программу юбилейного фестиваля украсило выступление детских хоровых коллективов детской школы искусств и Алатырской епархии. Проведение фестиваля стало возможным благодаря гранту Министерства экономического развития, промышленности и торговли Чувашской Республики и поддержке Собрания депутатов.



**15-17 октября** в Центральном штабе военно-патриотических учений «Горлица» г. Волгограда состоялся ежегодный съезд устроителей из Пермской, Россошанской, Крымской, Волгоградской епархий, совет гвардейцев, родителей участников. От Алатырской епархии в съезде приняли участие настоятель храма святителя Николая Чудотворца с. Напольное иерей Сергий Бирюков, постоянный участник ДНВПУ «Горлица» воевода Алексей Савенков. Под руководством создателя ВПУ «Горлица» войскового священника Сергия Попова было определено место и время для проведения VII-х Всероссийских учений Горлица 2020 года.



НОВОСТИ АЛАТЫРСКОЙ ЕПАРХИИ **IIII**I

**18 октября** открылась фотовыставка «Верующие», подготовленная журналом «Фома» при участии радио «ВЕРА» и телеканала «Спас». На выставке представлены фоторассказы о наших современниках-христианах и мультимедийный проект «Минутная история», который рассказывает об истории России в формате коротких анимационных роликов. Экспозицию, которая путешествует по городам России, открыл епископ Алатырский и Порецкий Феодор. После торжественного открытия экспозиции состоялся круглый стол, в работе которого приняли участие работники культуры, образования, представители СМИ и общественных организаций. Собравшиеся рассказали о реализуемых ими проектах, поделились опытом работы.



**30 октября** на городском кладбище Алатыря, у памятника жертвам политических репрессий, состоялся траурный митинг. Участие в нём приняли представители администрации города, депутатского корпуса, общественности, духовенства, школьники. Настоятелем храма в честь иконы Божией Матери «Нечаянная радость» протоиереем Александром Беспаловым была отслужена заупокойная лития по погибшим в годы массовых политических репрессий. Митинг открыла начальник отдела культуры, по делам национальностей, туризма и архивного дела городской мэрии Ирина Благовидова. По завершении мероприятия присутствующие возложили цветы к памятнику.



4 ноября, в день празднования Казанской иконы Божией Матери и День народного единства в Алатыре традиционно прошёл Крестный ход. Он начался от храма в честь Иверской иконы Божией Матери. По улицам прошли приходы церквей города. Вместе с горожанами в Крестном ходе принял участие глава городской администрации Владимир Степанов. Крестный ход завершился у церкви Казанской иконы Божией Матери. В храме был совершён праздничный молебен, который возглавил настоятель храма в честь Казанской иконы Божией Матери иерей Александр Шешуков.



**7 ноября** в Алатырском краеведческом музее прошла научно-практическая конференция «История Свято-Троицкого мужского монастыря в контексте истории города» с участием работников образования и культуры, представителей духовенства и общественности. Участников конференции приветствовали начальник отдела культуры, по делам национальностей, туризма и архивного дела администрации города Ирина Благовидова, епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Затем слово было предоставлено докладчикам. Среди них были священнослужители, краеведы, педагоги. Темы их выступлений: «История Алатырского Свято-Троицкого мужского монастыря в контексте истории города», «Иван Грозный: православная идентификация», «Русские монастыри и миссионерская деятельность» и другие.



НОВОСТИ АЛАТЫРСКОЙ ЕПАРХИИ Ⅲ

21 ноября в день Собора Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных в д. Балабаш-Нурусово Батыревского района состоялось торжественное открытие часовни в честь Михаила Архангела с участием благочинного III округа Алатырской епархии, настоятеля Свято-Троицкого храма с. Тойси, протоиерея Николая Маркова, министра сельского хозяйства Чувашской Республики Сергея Артамонова, депутатов Госсовета Чувашии, прихожан храма. Чин освящения часовни совершил епископ Алатырский и Порецкий Феодор в сослужении священнослужителей округа. По окончании богослужения владыка Феодор обратился к собравшимся со словами проповеди, в которой поздравил их со знаменательным событием и пожелал, чтобы это святое место всегда было полно молящихся. Владыка поблагодарил всех, кто приложил усилия в деле строительства храма.



28 ноября, в первый день Рождественского поста, состоялись епархиальные Рождественские чтения с участием духовенства и педагогов Алатырской епархии. «Великая Победа: наследие и наследники». Открыл чтения и тепло приветствовал собравшихся епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Чтения прошли в форме Круглого стола, в ходе которого были обсуждены следующие темы и вопросы: «Духовный смысл Войны и Победы. Духовные истоки Победы. Что значит «Народ-победитель?», «Оболганная Победа (окна Овертона в информационной войне с Великой Победой)», «Победа как мера современного человека. Актуализация наследия Победы в современности», «Наследие Победы и будущее России», «Наследие Победы в пространстве семьи», «Тема Войны и Победы в образовании», «Одна в мире: причины и последствия исторической изоляции России. Русофобия», «Роль Церкви в сохранении Наследия Победы» и другие.



**29-30 ноября** в Алатыре прошел III фестиваль православной поэзии имени протоиерея Вячеслава Шапошникова. Цель проведения фестиваля – приобщение нового поколения России к традициям русской словесности и культуры, воспитание любви к поэтическому тексту, восприятию смыслов, заложенных в Благой Вести. В фестивале приняли участие поэты из Екатеринбурга, Самары, Казани, Альметьевска, Красноармейска, Фурманова, Чкаловска, Козловки и Алатыря. Кульминацией фестиваля стала презентация поэтического сборника «Осенний свет», напечатанного в Алатыре к открытию фестиваля, которая состоялась в епархиальном духовно-просветительском центре. Гости фестиваля рассказали о своем творчестве, читали стихи, делились впечатлениями от встреч, от древнего русского города Алатыря.



4 декабря Глава Чувашской Республики Михаил Игнатьев вручил награды семьям, ставшим победителями республиканского конкурса «Семья года—2019». Порецкий район на конкурсе представляла семья Гуцаевых: благочинный II-го округа Алатырской епархии, настоятель Свято-Троицкого собора с. Порецкое, протоиерей Павел Гуцаев и матушка Ольга, которые воспитывают троих сыновей и двух дочерей. Глава Чувашии поблагодарил всех родителей, участвующих в мероприятиях, направленных на сохранение традиционных семейных и духовно-нравственных ценностей. Конкурс «Семья года» проводится в республике с 2004 года. Количество участников из года в год увеличивается: за 2004—2019 годы в нем приняли участие 2692 семьи, в том числе в 2019 году — 138 семей.



НОВОСТИ АЛАТЫРСКОЙ ЕПАРХИИ ||||

**5 декабря** в епархиальном духовно-просветительском центре прошло торжественное закрытие Дней семьи в г. Алатыре с участием духовенства, администрации города. Епископ Алатырский и Порецкий Феодор тепло приветствовал всех собравшихся в духовно-просветительском центре, поблагодарил организаторов и участников Дней семьи, победителей конкурсов, посвященных утверждению в молодом поколении семейных ценностей. Руководитель отдела культуры администрации города Ирина Благовидова поблагодарила правящего архиерея, духовенство города за активное участие в организации и проведении Дней семьи в Алатыре, за большую помощь в воспитании подрастающего поколения.



**10 декабря** епископ Алатырский и Порецкий Феодор совершил чин освящения часовни в честь Рождества Христова в д. Старые Тойси Батыревского благочиния. Его Преосвященству сослужили клирики благочиния. По окончании чина освящения владыка-епископ обратился к присутствующим с архипастырским словом и наградил архиерейскими грамотами строителе и благодетелей часовни.

# НОВОСТИ КАНАШСКОЙ ЕПАРХИИ



**11 октября** в епархиальном управлении Канашской епархии состоялась встреча Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского с преподавателями православных классов школы № 11 им. И. А. Кабалина. В совещании приняли участие благочинный ІІ округа, настоятель храма иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» протоиерей Александр Ермолаев, настоятель храма Святой Троицы села Высоковка протоиерей Александр Алексеев, настоятель храма иконы Божией Матери «Казанская» села Луцкое иерей Сергий Скворцов, настоятель храма Архангела Михаила села Тугаево иерей Леонтий Акчурин, клирик храма иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» иерей Елисей Илларионов. В беседе с учителями епископ Стефан отметил, что на школе лежит ответственность не только за обучение, но и за воспитание ребенка.



12 октября по благословению настоятеля Храма в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» протоиерея Александра Ермолаева для воспитанников Воскресной школы состоялся Урок милосердия «Четвероногим – за верность и преданность». Ирина Ильина, заведующая отделом обслуживания Центральной библиотеки напомнила ребятам о том, что все животные без исключения – и домашние, и дикие – нуждаются в нашей любви и защите. Во всем мире за их неоценимый вклад в человеческую жизнь разным животным установлено свыше 400 памятников. С интересом посмотрев слайд – фильм, мальчики и девочки узнали о наиболее известных из них. А еще ребята внимательно послушали замечательный рассказ «Звонок в чужую дверь» о бездомной собаке, поделились своими мыслями о важных уроках – добре и милосердии, которые заложены в сюжете рассказа.



НОВОСТИ КАНАШСКОЙ ЕПАРХИИ |||||

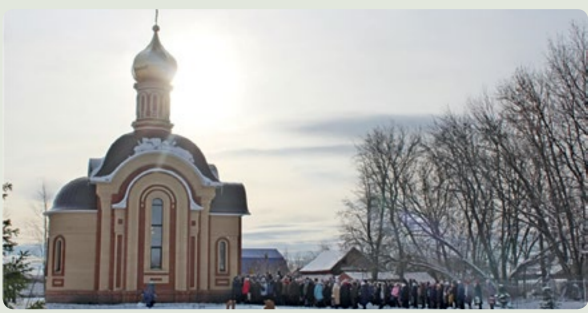
15 октября в Канашском педагогическом колледже состоялись I Межрегиональные Амфилохиевские образовательные чтения «Духовно-нравственная безопасность и религиозный экстремизм в среде учащейся молодежи». Организаторы – Министерство образования и молодежной политики Чувашской Республики, Канашская епархия Русской Православной Церкви. Главной целью Чтений было привлечение внимания педагогов и обучающихся к духовно-нравственным проблемам современного общества, обобщения и распространения опыта взаимодействия религиозных и общественных объединений с молодежной средой. На Пленарном заседании выступили: иерей Константин Коршунов, председатель Миссионерского отдела Канашской епархии, иерей Роман Соловьев, настоятель храма святых благоверных князя Петра и княгини Февронии Муромских. Работа Чтений была организована в трех секциях: «Святитель Амфилохий и его непростое время», «Выбор молодежи — будущее страны», «Становление социокультурной идентичности духовно-развитой личности в процессе образования».



16 октября в Янтиковской школе состоялась встреча учителей, преподающих курс «Основы религиозных культур и светской этики», со священнослужителями Канашской епархии на тему «Духовно-нравственное воспитание учащихся общеобразовательных организаций». В работе семинара приняли участие: благочинный II округа, настоятель храма иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» протоиерей Александр Ермолаев, духовник Канашской епархии, настоятель храма Архангела Михаила села Янтиково протоиерей Георгий Петров, настоятель храма святых мучениц Инны, Пинны и Риммы села Подлесное иерей Сергий Скворцов, настоятель храма святого князя Владимира села Старые Шимкусы иерей Владимир Краснов, настоятель храма святителя Николая села Турмыши иерей Леонид Бараматов, настоятель храма святых бессребреников Космы и Дамиана села Можарки иерей Роман Соловьев.



**30 октября,** в седмицу 20-ю по Пятидесятнице, в день памяти жертв политических репрессий в храме Рождества Пресвятой Богородицы с. Лащ-Таяба, была совершена Божественная литургия, по завершении заупокойная панихида по всем жертвам, погибшим в ходе политических репрессий. Возглавил богослужение благочинный IV округа, настоятель храма святого благоверного князя Александра Невского протоиерей Александр Сенькин, ему сослужили: помощник благочинного по работе с молодежью, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы иеромонах Силуан (Козлов), помощник благочинного по социальному служению, настоятель храма Воскресения Христова протоиерей Максим Петров, помощник благочинного по миссионерскому служению, настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы иерей Василий Иванов, настоятель храма Архангела Михаила иерей Сергий Иванов. По окончании мероприятия была совершена краткая лития у оставшегося после пожара сруба старого храма, а на сельском кладбище, на могиле отца Василия Димитриева, пропета «Вечная память».



**4 ноября** в праздник Дня народного единства и празднования Казанской иконы Божией Матери по благословению Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского, был совершен городской крестный ход. По окончании богослужения в храмах святителя Николая и «Всех скорбящих Радость» прихожане направились Крестным ходом в сторону площади к храму святых благоверных князей Петра и Февронии. По окончании молебного пения с приветственным словом к собравшимся обратился протоиерей Серафим Атаманенко.

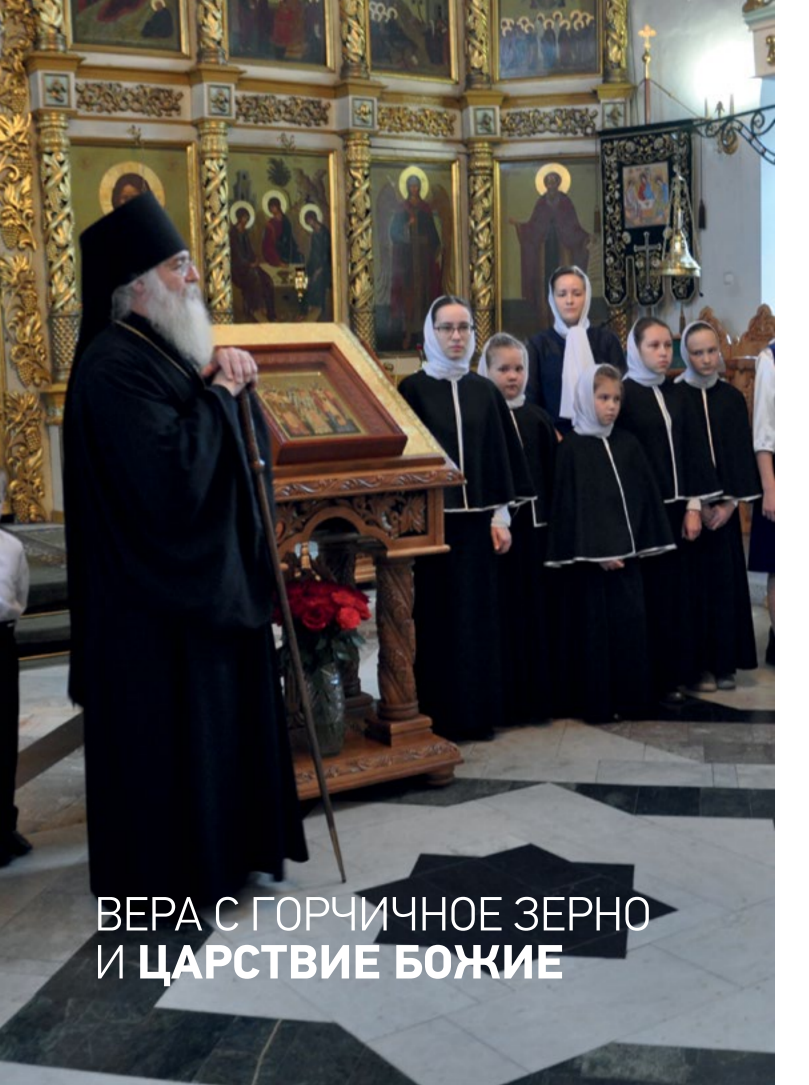


НОВОСТИ КАНАШСКОЙ ЕПАРХИИ |||||

**21 ноября** протоиерей Владимир Яковлев, руководитель Епархиального отдела по взаимодействию с Вооруженными Силами и правоохранительными учреждениями, провел беседу с несовершеннолетними, состоящим на учете в филиале Уголовно-исполнительной инспекции по городу Канаш. Большинство подростков, состоящих на учете в УИИ, имеют судимость чаще всего, в силу несовершеннолетнего возраста, условную. По закону они должны регулярно отмечаться в инспекции, посещать организованные сотрудниками УФСИН воспитательные и профилактические мероприятия и беседы, направленные на их перевоспитание и исправление.



**6 декабря** учащиеся православных классов приложились к иконе Божией Матери «Скорбящая у Креста Голгофы» и мощам святых благоверных князей Петра и Февронии Муромских. По благословению Преосвященнейшего Стефана епископа Канашского и Янтиковского, казаками из Республики Карелия в епархию были принесены святыни икона Божией Матери «Скорбящая у Креста Голгофы» и мощи святых благоверных князей Петра и Февронии Муромских. Настоятель храма протоиерей Александр Ермолаев рассказал ребятам о житии святых угодников Божиих, их подвигах и крепкой вере, ответил на вопросы детей. Школьники приложились к святым мощам и помолились о себе и своих близких.



**Архимандрит Василий (Паскье),** наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары



«Имейте веру Божию, ибо истинно говорю вам, если кто скажет горе сей: поднимись и ввергнись в море, и не усомнится в сердце своем, но поверит, что сбудется по словам его, – будет ему, что ни скажет. Потому говорю вам: всё, чего ни будете просить в молитве, верьте, что получите, – и будет вам».

Евангелие от Марка, 11:22-24

то есть наша вера, и насколько она сильна? Об этом в разные моменты жизни задумывается каждый христианин. В Евангелии Господь сравнива-►ет веру с горчичным зерном. «Когда они пришли к народу, то подошел к Нему человек и, преклоняя пред Ним колени, сказал: Господи! Помилуй сына моего; он в новолуния беснуется и тяжко страдает, ибо часто бросается в огонь и часто в воду, я приводил его к ученикам Твоим, и они не могли исцелить его. Иисус же, отвечая, сказал: О, род неверный и развращенный! Доколе буду с вами? Доколе буду терпеть вас? Приведите его ко Мне сюда. И запретил ему Иисус, и бес вышел из него; и отрок исцелился в тот час. Тогда ученики, приступив к Иисусу наедине, сказали: Почему мы не могли изгнать его? Иисус же сказал им: По неверию вашему; ибо истинно говорю вам: если вы будете иметь веру с горчичное зерно и скажете горе сей: «Перейди отсюда туда», и она перейдет; и ничего не будет невозможного для вас; сей же род изгоняется только молитвою и по**стом.** (Ев. от Матфея, гл. 17:20-21)

Господь исцеляет одержимого отрока, а ученики не смогли изгнать беса. Почему? Господь называет их «неверными». «Неверные» – значит, не имеющие веры? Или она так мала, что меньше горчичного зерна? Представим себе зерно горчицы. Оно крохотное по размеру, но из него даже в нашей полосе вырастает довольно большой росток, такой, что мелкие птицы могут сидеть на нем. Однако в Священном писании говорится о другом растении. В Палестине горчичное дерево достигает высоты трех с половиной метров. Тучи птиц вьются вокруг него, потому что его семена – настоящее лакомство для них. На ствол взбираются козы, а крона из тонких листьев создает уютную тень. Поэтому горчичное

29

растением радуйся и веселись вместе с ангелами, прославляя Отца и Сына и Святого Духа, ныне и присно, и во веки веков» (*Тво*рения святого отца нашего Иоанна Златоуста, архиепископа Константинопольского, в русском переводе. Издание СПб. Духовной Академии, 1906. Том 12, Книга 2, На слова: Мф. 13:31, c. 906-910).

Наша вера – тоже крохотное зернышко. Начинаясь с малого, она приводит человека к большому – к Царствию Божиему. Первый наш шаг может быть робким и маленьким, но, когда мы идем дальше, вера растет, укрепляется. Она заставляет нас преодолевать сомнения, препятствия. Все великие дела начинаются с малого зернышка веры.

Христос начинал свою проповедь перед тысячи человек. Когда проповедовал Петр, по три тысячи в день крестились. Сейчас христиан - миллионы. Имея маленькое зернышко веры, говорит Христос, можно передвигать горы. А что такое гора для нас? Это любое большое дело, которое мы совершаем

Деве Марии, когда к ней явился Архан-



Экспедиция из храма во имя святых новомучеников и исповедников Российских на Бутовском полигоне по местам подвига новомучеников у стены «Чувашская Голгофа» в Толгском храме мужского монастыря г. Чебоксары



Преображение Господне, всем по веточке от плодов освященного нового урожая

стать Божией Матерью. Она не понимала, как это может совершиться, но ответила с верой: «Се, Раба Господня; да будет Мне по слову Твоему". Это был ее маленький шаг, результатом которого стало великое Рождество. И наша вера начинается с малого движения, когда мы встаем на путь, ведущий ко Христу. Если беремся за дело, которое кажется неподъемным, главное – не сомневаться. Ведь в Евангелии и Христос не передвигал горы, и апостолы этого не делали.

Преподобный Марк Афинский явил такое чудо иноку Серапиону, посетившему его перед смертью. 95 лет святой прожил отшельником в пещере Фракийской горы и не видел не только людей, но и животных и птиц. Пищу ему приносили ангелы, а вместо одежды служили длинные волосы, выросшие на теле. Инока Серапиона Преподобный встретил вопросом: «Есть ли ныне среди мира святые, творящие чудеса, как сказал Господь в Евангелии Своем: «Аще имате веру яко зерно горушно, речете горе сей: прейди отсюду тамо, и прейдет, – и ничтоже не возможно будет вам» (*Мф. 17, 20*).

**СПАСЕНИЕ СЕГОДНЯ** 

В это время гора сдвинулась с места на два с половиной километра. Преподобный Марк, увидев это, обратился к ней: «Я тебе



Благословение и помазание елеем участников I Международного (VI Всероссийского) детско-юношеского хорового фестиваля «Соловушки»

не приказывал сдвинуться с места, но беседовал с братом; поэтому встань на свое место!». И гора вернулась на место. Это единственный случай, который известен, когда, действительно, по вере передвинулась гора.

О такой ли горе говорит Господь, когда объясняет ученикам, почему они не смогли исцелить одержимого? У святых отцов встре-– это болезнь, с которой они не могли справиться. Христос говорит о недостаточной вере. С другой стороны, одержимость – это еще и власть дьявола, с которым бороться нужно верой. «Сей род изгоняется постом и молитвой» – говорит Христос.

Наши дела совершаются только по нашей вере. Если мы верим, то все совершится. Это, конечно, не та гора Иродион, которую построил Ирод. Много людей работало на этой искусственной горе, а Господу нужны не наши физические усилия. Ему нужна наша вера. Чем сильнее будет она, тем больше дел будет совершаться.

После воскрешения Лазаря Господь сказал Марфе: «Если ты веришь, ты увидишь Славу Божию». Не в действии наша сила, не физическая мощь главное. Если

верим, что увидим Славу Божию, Господь сделает это для нас по нашей вере. Лазарь смердящий восстал из мертвых. Богу это возможно, а нам – нет. Но наша вера, если она даже с горчичное зерно, Волей Божией поможет совершиться тому, что кажется нам невероятным.

Апостол Фома сказал: «Если не увижу на чается толкование, что гора в данном случае руках Его ран от гвоздей, и не вложу перста моего в раны от гвоздей, и не вложу руки моей в ребра Его, не поверю». Иисус показывает все это ему и говорит: «Ты поверил, потому что увидел Меня; блаженны невидевшие и уверовавшие».

Истинная вера – у тех, кто не требует до-Гора – это аллегория наших тяжелых дел. казательств. Священное писание дает нам много таких примеров. Женщина мироточивая прикоснулась к одежде Господа. Она поступила не по правилам, она не должна была так поступать, но вера заставляет ее нарушить порядок. А Господь принимает эту веру. Многие люди трогали Его, но только она получила исцеление. Гора болезни сдвинулась по ее вере.

> Вера величиной с горчичное зерно помогает нам совершать то, что кажется невероятно сложным. «Я сам не могу, мне это не осилить, но Бог мне помогает». И гора сдви

гается с места. Освобождение народа от тирана, строительство храма, когда денег нет... Гора – это все, что кажется нам невозможным, все наши трудные дела, это все, за что мы беремся, хотя понимаем, как будет тяжело. Для священника гора – это исцеление человека. Вот приходит СМС: «Помолитесь, батюшка!». И случай, может быть, с точки зрения медицины безнадежен. И мы, бывает, еще не думаем, не молимся в этот момент, откладываем молитву, а потом забываем. А надо только сказать: «Господи, помилуй. Господи, спаси!» По вере человека, который к нам обращается, и по нашей молитве все совершится. Не мы творим чудо, мы только соучастники – Господь все управит. Руку положить на голову, благословить – иногда этого бывает достаточно, чтобы укрепить веру, которую Господь увидит и пошлет благодать и помощь.

Я часто наблюдаю, как люди на приходах встречают Владыку Варнаву. Они кидают ему под ноги платки, шарфы, кофты. Тяжело идти по этим вещам, но он безропотно идет, потому что этим тоже укрепляет их. Ведь люди верят, что получат исцеление, надевая этот платок, на который он наступил. Бывает, его трогают за одежды. И это тоже вера, которая как горчичное зерно.

«Царство Небесное подобно зерну горчичному, которое человек взял и посеял на поле своем» (Мф.13:31). Мы должны быть инструментом обогащения Царствия Небесного, зерном должен быть каждый священник. И каждый православный христианин должен иметь это зерно в своей душе.

СПАСЕНИЕ СЕГОДНЯ **IIII**II

Но мы часто забываем про него, когда, обращаясь к Господу с просьбами, не получаем просимого. Мы требуем, чтобы было, как мы хотим. Когда наши желания не совпадают с волей Божией, мы можем даже обижаться, но при этом не вспоминаем, что сказал Господь. Если мы не сдвигаем горы, значит, вера наша маленькая. Ведь вера – это действие без страха, без сомнения. Это возможность ходить по воде, по воздуху и не сомневаться при этом, что под ногами будет твердо.

Такая вера должна быть у человека, когда он выбирает монашество, принимает постриг. Он как бы подписывается под пустым листком, на котором нет никакого текста, и дает его Богу: «Господь, напиши договор сам». Не должен сомневаться человек, когда он идет за Богом.



Паломники из Республики Марий Эл – общество глухих и слабослышащих за ответами на вопросы и благословением

32 № 4 (26) 2019 № 4 (26) 2019 33 БОГ и ЧЕЛОВЕК БОГ и ЧЕЛОВЕК

Иногда бывает, что Господь закрывает нам дороги. Все тайны мы не знаем Царствия Божия, чтобы их раскрывать, надо иметь в себе это зерно.

Мне было 17 лет, я укреплял свою веру, и однажды пошел к месту, где было явление Божией Матери при императоре Наполеоне III. Это было время неверующей Франции, но там люди исцелялись, там сохранился источник. Я отправился туда автостопом. Машин было мало, приходилось много идти пешком. Однажды надвинулись тучи, начиналась гроза, а я шел как раз в ту сторону. Ничего не оставалось, как проситься на ночлег. Зашел в какую-то деревню, к настоятелю храма. Открыл человек в черном, я сказал, что иду туда-то. Он не пустил меня, отправил к мэру. А они обычно социалисты или коммунисты, и те, и другие – неверующие. Конечно, они и я осудили священника, который меня не пустил и послал к коммунисту. Но покормили меня, это было сложно, потому что я не ел мяса, не пил вина, я же был «аскет» тогда, ходил в тонких сандалиях. Лег я на полу, покидал на себя одежду и заснул. А там вечеринка молодежная была. Они в грозу домой не пошли и легли спать со мной. Холодно было,

затопили печку. Я встал утром, печка дымит, глаза застлало, слезятся, дышать нечем. Все уже были в полубессознательном состоянии. Я встал, разбудил их, открыл окна. Они уже все угорели и умерли бы, если бы меня не было. И я понял в тот момент, что священник не пустил меня к себе неспроста, Господь так управил, чтобы я спас этих людей.

Когда меня рукоположили в диаконы, мне дали десять дней отпуска. Я отправился в Египет, в Коптский монастырь. Надо было ехать автобусом из Иерусалима через Сектор Газа. Билетов поначалу не оказалось, и я считал, что потерял два дня. А когда поехал, на границе мы увидели автобус, который перевернулся и сгорел, и всех убили, кто был внутри. Спаслись только израильтяне, которые говорили по-арабски и могли скрыться. И я бы погиб там, если бы не промысел Божий.

Потом в конце 1993 года я собирался в Россию. Надо было решить вопросы с представителем Московского патриархата в Париже владыкой Гурием. Звоню, а там автоответчик. Попасть в дом, где живет владыка, невозможно. Но я знал, где он живет. Однажды подошел к подъезду, вышла женщина, я



Тело Христово приимите, Источника Безсмертнаго вкусите

воспользовался тем, что дверь открыта, и зашел. На лестнице двое мужчин поднимают телевизор. Я спросил: «Владыка Гурий здесь живет?». А эти мужчины и были Владыка Гурий и его диакон. Я ему тут же изложил свое дело. «Меня Господь зовет в Россию». «А откуда ты знаешь?» – «Знаю. Жду письмо из Патриархата, мне надо ехать и навсегда». «Я, – говорит Владыка, – Вам рекомендую, молодой человек, купить билет туда-обратно». «Нет, – отвечаю, – я буду встречаться с Патриархом».

И вот, спустя 8 месяцев, на Казанскую, я попадаю на службу с Патриархом на Красную площадь в Казанский храм. И там же вижу владыку Гурия. Я к нему подошел: «Владыка Гурий, вы меня не помните?». Он очень удивился.

Горы у нас всегда были и будут. Когда я сажал горчицу в Израиле, я передвигал гору. Когда познакомился с владыкой Варнавой, когда переходил в Православие, ехал в Россию, где стреляли, где шла война... Горы

сомнений были предо мной, люди отговаривали, родители... Господь сказал: «Надо идти», и я пошел. Верил, что так надо.

СПАСЕНИЕ СЕГОДНЯ **IIII**II

Но вера – это одно... Другое – Любовь. Она – главное. Она устраняет всякие сомнения, она передвигает горы. Горчичное зерно есть в любви. Без любви вера сухая. Апостол Петр сначала полюбил Господа, а потом пришла Вера. Он пошел по морю из любви к Иисусу Христу, а когда вдруг включился разум, осознал, что идет по воде, и начал тонуть. Любовь и вера – наша опора, без них горы не сдвинуть и по водной глади не пройти. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, – то я ничто." (1 Кор. 13, 2).

Мы всегда должны жить с Любовью и верить, что Господь всем управляет. Если Он почувствует нашу любовь, Он протянет руку. Помоги нашему неверию, Господи!



Горчичные зерныки. Ждем от них больших деревьев веры и любви



# Иеромонах Лазарь (Белянин),

насельник Свято-Троицкого мужского монастыря, г. Алатырь

дной из главнейших составляющих православного вероучения является учение о Церкви, или по-гречески, экклизиология (от слова «ekklisia» – церковь). Без правильного понимания Церкви невозможно иметь правильного понимания о Боге, о спасении человека, о жертве Христовой, о промысле Божием, о Страшном суде и прочих сторонах жизни христианской.

Господь наш Иисус Христос пришел в этот мир и вочеловечился не только для того, чтобы принести Себя в жертву за спасение падшего человека, но, что не менее важно, основать здесь на Земле Церковь: «Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее» (Мф. 16:18).

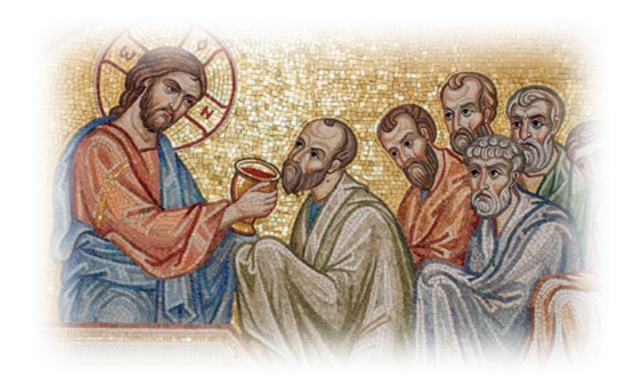
Церковь есть общество спасающихся, богочеловеческий организм, тело Христово, где Христос – глава, а все верующие – члены тела, неразрывно связанные между собой. Замечательное определение Церкви дал великий русский мыслитель 19 века Алексей Степанович Хомяков в своем труде «Церковь одна». Он писал, что Церковь есть «единство Божией благодати, обитающей во множестве разумных творений, покоряющихся этой благодати». Такое понимание Церкви можно назвать внутренним, духовным. Но как человек обладает невидимой душой и видимым материальным телом, так и Церковь, кроме внутренней, имеет и внешнюю составляющую, на основании которой можно говорить о Ней как об организации, и даже как о некой социальной структуре. Есть высказывание о том, что в Церкви ясно выделяются две стороны: вечный дух и временная плоть. Первый неизменяемый и совершенный, вечный, а вторая изменяемая, в некоторой степени зависящая от внешних обстоятельств, и даже не всегда безупречная и совершенная.

Рассуждение о церковных вопросах необходимо предварять оговоркой, о какой Церкви будет вестись речь: о внутренней или о внешней. Зачастую люди нецерковные или даже неверующие дерзают рассуждать о Цер-



кви, совершенно не понимая того, что Она собой представляет. Судят о Ней крайне поверхностно, на основе отдельно взятых фактов и даже случаев клеветнического или провокационного характера. Об этой стороне вопроса А. С. Хомяков в указанной выше своей работе пишет: «Все признаки Церкви как внутренние, так и внешние познаются только Ею Самою и теми, которых благодать призывает быть Ее членами. Для чуждых же и непризванных они непонятны, ибо внешнее изменение обряда (прим. сюда же можно отнести и любую внешнюю составляющую церковной жизни) представляется непризванному изменением самого Духа, прославляющегося в обряде. Церковь и ее члены знают, внутренним знанием веры, единство и неизменность своего духа, который есть Дух Божий. Внешние и непризванные видят и знают изменение обряда внешним знанием, не постигающим внутреннего, как самая неизменность Божия кажется им изменяемою, в изменении Его творений. Посему не была и не могла быть Церковь измененною, помраченною или отпадшею, ибо тогда она лишилась бы Духа истины». Именно этот смысл несут евангельские слова: «Создам Церковь Мою и врата ада не одолеют Её». Однако, в истории можно видеть, как неоднократно враг рода человеческого, диавол, восставал на Нее, огнем, мечем и различными злохитростями пытаясь разрушить Её. Что-то ему иногда и удавалось, когда нетвердые, прогнившие члены отпада-

37



ли от целостности тела Церкви, уклоняясь в ереси, когда тысячи верных предавались множеству мучений и лишались самой жизни временной, делаясь наследниками вечной. Даже целые поместные Церкви прекращали свое существование. Но при этом Церковь Христова, живая и единая в Духе Святом, не прекращала и не прекратит Свое присутствие в мире до самого Второго и страшного пришествия Христова. Если всего лишь десяток или даже меньше истинно верующих сохранится в Ней, то все равно Она останется Единой, Святой, Соборной и Апостольской Церковью. И этого у Нее не способен отнять никто, ибо таково определение Божие.

В Священном Писании Ветхого Завета, в третьей книге Царств, есть повествование о том, как пророк Илия бежал от гнева царицы Иезавели. От скорби обо всем происходящем в стране он возопил ко Господу такими словами: «Сыны Израилевы оставили завет Твой, разрушили жертвенники Твои и пророков Твоих убили мечом; остался я один, но и моей души ищут, чтоб отнять ее» (3 Цар. 19:14). Господь же, показывая, что все происходящее попущено Им за грехи народа и что никакое зло не может превзойти силу Божию, отвечает ему: «Я оставил между Израильтянами семь тысяч [мужей]; всех сих колени не преклонялись пред Ваалом, и

всех сих уста не лобызали его» (3 Цар. 19:18). Посему никакое существующее зло не способно одолеть могущество десницы Божией, содержащей в своей власти все видимое и невидимое творение. И отступление от истинной веры малой или большой части членов не повреждает качеству Церкви, Ее святости и силе, хотя для немощных в вере и поверхностных это нередко служит большим соблазном, чтобы сомневаться в чистоте и святости Самой Церкви.

Через таинство Крещения человек становится членом Церкви, Ее частью, наследником всех Ее благ, участником Таинств, сыном Небесного Царства. В Таинстве Евхаристии христианин усвояется Христу, соединяется с Ним в одно Тело, по благодати становится Сыном Божиим. В этих двух Таинствах, Крещения и Причащения, можно сказать, раскрывается вся тайна нашего спасения и возвращения к райскому блаженству, жизни с Богом. Они настолько важны и незаменимы, что сам Господь Иисус Христос в Евангелии говорит о них: «Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет» (Мк. 16:16) и «истинно, истинно говорю вам: если не будете есть Плоти Сына Человеческого и пить Крови Его, то не будете иметь в себе жизни. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день» (Ин. 6:53-54).

И все это становится доступным для человека только лишь в Церкви, без Которой, по учению святых отцов, нет спасения. «Вне Ее (Церкви) нет жизни: дом Божий один, и никто не может где-либо спастись, как только в Церкви», – говорит св. Киприан Карфагенский.

Говоря о причастности человека к Церкви, можно отметить один интересный духовноисторический аспект. У нас имеется целый сонм святых Ветхого Завета, которые жили до Христа, до установления Таинства Крещения, но при этом являются полноправными членами Церкви Христовой. Кроме того, есть примеры, когда в первые века, во время гонений и мучений христиан, неожиданно какой-нибудь некрещеный язычник, палач и мучитель, просвещался Божией благодатию, во всеуслышание взывал «и я христианин». Его тут же предавали смерти вместе с прочими христианами, и он оказывался затем в одном ряду со святыми мучениками. В обоих примерах люди входили в Церковь посредством собственной самоотверженной веры. А некоторые отцы говорили о таком Крещении первых мучеников, как о Крещении собственной кровью. Как писал апостол Павел: «Все сии (прим. ветхозаветные праведники) умерли в вере, не получив обетований, а только издали видели оные, и радовались, и говорили о себе, что они странники и пришельцы на земле... посему и Бог не стыдится их, называя Себя их Богом: ибо Он приготовил им город» (*Евр. 13:13-16*). И к этому же добавляет свт. Иоанн Златоуст: «Церковь – не стены и крыша, но вера и жизнь...».

Когда человек через Крещение входит в жизнь Церкви, как бы прививаясь к Ее стволу, питаясь Ее соками, то Она становится для него настоящей духовной матерью. Она греет и сохраняет его душу в своих духовных объятиях, питает, врачует греховные раны, готовит к Царству Небесному и провожает его туда, в загробный мир, снабжая в путь всем необходимым. Посему справедливо святые отцы называют Церковь матерью, ибо только матери свойственна такая всецелая забота о своих детях. Св. Киприан Карфагенский говорит прямо: «Тот не может уже иметь отцом Бога, кто не имеет матерью Церковь».

Не почитающий мать плотскую нарушает заповедь Божию, лишается благословения. Тем более виновным делается тот, кто не чтит общую

духовную мать всех христиан – святую Церковь. Такой сам себя лишает источника жизни, обнажает свою душу, остается без покрова и защиты. Не случайно Церковь сравнивается с кораблем спасения, на котором верующие в безопасности переправляются через бури житейского моря. Тот, кто прыгает с корабля, с большой вероятностью погибнет, утонет в волнах.

духовный совет

Господь, желающий всем спастись, по Своей премудрости предвидел, что человек слаб и падок на грех. Являясь членом Церкви, участником Ее таинств, человек не перестает претерпевать духовную брань, борьбу со грехом, в которой нередко он оказывается побежденным. Церковь земная именуется воинствующей, поскольку здесь, на земле, диавол всеми силами пытается увести человека с пути спасения, вернуть себе то, что Христос отнял у него посредством Своей искупительной жертвы. Достигает в этом лукавый успеха, когда все-таки прельщает христианина и склоняет его ко греху, как некогда убедил прародителей в раю нарушить заповедь Божию. Совершая грех, особенно тяжкий, смертный, человек выходит из-под благодатного покрова. Хотя формально он остается христианином, членом Церкви, но духовно отрывается от Неё, словно отсохшая ветвь. Сухая ветвь может находиться на дереве, но она не получает его соков, лишена его жизненной силы. Так и тяжко согрешившая душа становится нечувственной, оторванной от источника благодатной жизни. И здесь человеколюбивый Господь даровал человеку спасительное таинство Покаяния, возможность исповедовать свои грехи и получить прощение, исцеление, оживление. Не случайно Покаяние именуется вторым Крещением, имея возможность и силу очищать душу от любого греха.

Перед исповедью священник читает в молитве такие слова: «Примири и соедини его (прим. кающегося) святей Твоей, соборной и апостольской Церкви». Сам текст молитвы говорит о том, что грех произвел разрыв, разъединение. Покаяние же производит обратное действие: соединяет, прививает и животворит. Сила этого таинства заключается в особом действии Божественной благодати на душу исповедующегося. При этом священник в большей степени выполняет роль посредника, свидетеля таинства, как он и сам читает в молитве: «Аз же только свидетель есть».

Священник может помочь человеку осознать грех, понять его тяжесть и вред, но само покаяние и его глубина зависит исключительно от кающегося. Поэтому некоторые старцы, в частности прп. Порфирий Кавсокаливит, советовали исповедующему священнику не много говорить на исповеди, но больше молиться за человека, чтобы Господь Своей благодатной силой подействовал на душу и помог ей.

После того, как христианин получил прощение, по мере раскаяния почувствовал явное облегчение от греховного гнета, его душа обновляется, становится сосудом омытым или, по слову Евангелия, «домом выметенным». Теперь этот очищенный сосуд души необходимо наполнить новым духовным содержанием, «Хлебом Жизни вечной», который есть Христос. Такую возможность дарует Господь каждому в таинстве святой Евхаристии, в Причащении Тела и Крови Христовых. Это поистине бесценный дар, доступный человеку в Церкви, который невозможно сравнить ни с чем иным в мире. Это тайна, в содержание которой невозможно проникнуть до конца. Мы лишь принимаем на веру то, что сам Господь обещал нам: «Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть питие. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь пребывает во Мне, и Я в нем. Как послал Меня живый Отец, и Я живу Отцем, так и ядущий Меня жить будет Мною. Сей-то есть хлеб, сшедший с небес. Не так, как отцы ваши ели манну и умерли: ядущий хлеб сей жить будет вовек» (Ин. 6:55-58).

Церковь – это путеводительница души к Небесному Царству. Более того, уже здесь на земле Церковь дает человеку возможность предвкушать Райское блаженство, быть участником благодатной жизни, хотя и не во всей полноте. Живя в мире видимом, человек ограничен многими факторами. Его соприкосновение с духовной жизнью, можно сказать, носит периодический характер. И лишь после отшествия из этого мира откроется полноценно и безгранично то наследство небесных благ, которое человек ожидал здесь на земле, взирая на них оком своей веры, как писал апостол Павел, «как бы сквозь тусклое стекло» (1 Кор. 13:12).

На пути веры и церковной жизни человеку приходится сталкиваться со множеством испытаний своей веры, как внешних, так и внутренних. Ко внутренним относятся: личная борьба с самим собой, со своими страстями и грехами, слабостями, маловерием, сомнением и прочее. Ко внешним испытаниям – все то, что может поколебать веру человека, привести его к малодушию, охлаждению или даже отступлению от своей веры. Особенно тяжки внешние испытания веры еще не утвержденным и духовно не окрепшим. Об этом говорит и апостол Павел: «И от знания твоего погибнет немощный брат, за которого умер Христос. А согрешая таким образом против братьев и уязвляя немощную совесть их, вы согрешаете против Христа» (1 Кор. 8:12-13).

К сожалению, не всегда жизнь и поведение христианина соответствуют его призванию. А бывает, что иной доходит до того, что порочит свое имя, а вместе с тем наводит порицание и на саму Церковь, являясь ее частью, хотя, иногда лучше сказать, лишь прикрываясь Ее именем. Примеры таких нечестивых христиан известны с самых первых времен. Уже в первых своих посланиях апостол Павел неоднократно обличает верующих в тех или иных недостатках и пороках, о которых, как он сам признается «стыдно и говорить» (Еф. 5:12). Но при этом указывает и на великую ответственность, духовную и нравственную, которую несет христианин. Если ветхозаветный закон был так строг, что согрешавшие против веры наказывались смертью, то тем большее наказание ожидает человека, когда он согрешает уже против благодати. «И если те не избегли наказания, то тем более не избежим мы, если отвратимся от Глаголющего с небес» (Евр. 12:25), – пишет апостол.

Особенно тяжки прегрешения, тем более явные и открытые, в лице служителей Церкви и имеющих духовную власть. Ибо если пастырь уклоняется в сторону, то что можно ждать от паствы? В лучшем случае она разбредется по сторонам. К сожалению, в жизни Церкви земной много примеров, когда в Её ограде оказывались совершенно недостойные люди. Но это происходило и происходит не по неведению Божию, но по Его милосердию, ибо Он всем дает возможность спастись. Такая возможность дана была и Иуде, но он не смог оценить ее и воспользоваться ей, и так погубил свою душу. Так и Господь иногда позволяет войти в церковный двор недостойным пастырям, как думается, вопервых, для их испытания посредством такого милосердия, во-вторых, для наказания неради-



вой пастве, для выявления истинных христиан и тех, кто лишь носит такое имя. Известны в истории различные случаи, когда Бог попускал занимать даже епископские кафедры недостойным, чтобы через это наказать и вразумить народ. «Ибо я знаю, что, по отшествии моем, войдут к вам лютые волки, не щадящие стада; и из вас самих восстанут люди, которые будут говорить превратно, дабы увлечь учеников за собою» (Деян. 20:30), – уже в первые годы жизни Церкви так говорил апостол Павел.

Когда происходит испытание веры христиан, главное не отчаиваться, не малодушествовать, а что еще страшнее, не удаляться из Церкви. Ибо Она всегда оставалась и останется святой и непобедимой – это дар Божий, определение, которое возвестил Сам Христос, Её глава. Церковь свята не людьми, но благодатью Божией. Люди же либо становятся соучастниками этой святости, либо отпадают от нее, нисколько при этом не причиняя ущерба Церкви.

Сегодня иногда звучат такие фразы, особенно среди молодых и зрелых людей, называющих себя верующими, что «для веры в Бога мне не нужна Церковь, не нужны посредники (прим. священники), я могу верить в Него сам по себе, в своем сердце, и этого достаточно». Эти слова самоуверенные, высказанные лишь при поверхностном взгляде на Церковь, без понимания Ее глубинного, сакрального содержания, о котором говорилось выше. Церковь – это место встречи человека с Богом. Не человек придумал и выбрал это место, но так установил Господь. Это закон Божий. Повелением Божиим была установлена иерархия и церковное управление, послушание которому является священной обязанностью всякого христианина. Замечательно на этот счет сказал некогда митрополит Петербургский Питирим (Окнов): «Богу было угодно постановить, чтобы не паства управляла пастырем, а пастырь паствой. Там, где этот принцип нарушается, наступают последствия гораздо более горькие и опасные, чем все то, что признается ошибками или неправильными действиями пастыря». Апостол Павел также напоминает: «Всякая душа да будет покорна высшим властям, ибо нет власти не от Бога» (Рим. 13:1). Но, однако, есть и границы покорности, до тех пор, пока сама власть не отступает от Бога и не заставляет последовать за ней. Тогда наступает время исповедничества и даже страдания за веру, чему есть много свидетельств в истории.

духовный совет

И в заключение приведем полные силы и утешения слова великого проповедника и учителя Церкви, святителя Иоанна Златоустаго: «Не удаляйся от Церкви, потому что нет ничего сильнее Церкви. Твоя надежда – Церковь, твое убежище – Церковь. Она выше неба, обширнее земли. Она никогда не стареет, но всегда цветет».



Протоиерей Павел Гуцаев, настоятель Свято-Троицкого собора с. Порецкое, благочинный II округа Алатырской епархии



2019 году нынешний храм Преображения Господня с. Кудеихи Порецкого района отмечает 190-летие, а со дня упоминания о первом храме в архивных документах – 255 лет. До недавнего времени в селе Кудеиха все жители считали, что храм был построен в 1829 году. Да, нынешний храм был построен в указанный год. Но история храма Преображения Господня в селе оказалась очень интересной. До нынешнего действующего храма, оказывается, на селе был еще один храм – деревянный. Его появление связано с бывшим небольшим селением, которое теперь не отыщешь на карте района: Покровской Иваньковской пустынью. При написании статьи использованы материалы краеведа Натальи Кирилиной «Я тебя приглашаю в мой край» и «Православные купола Поречья», очерк Сергея Ивановича Клюкина «История Преображенской Церкви» из книги «История села Кудеиха».

История Преображенской церкви села Кудеихи ведет свое начало с Покровской Иваньковской пустыни. «Пустынь была расположена в дремучем лесу правобережья реки Суры (называемое «Засурье», в отличие от левобережья – «Присурья») на правом берегу реки Кири и озера Ивань в нескольких километрах от устья Кири при впадении ее в реку Суру, почти напротив села Порецкое. Документальных сведений о дате или периоде основания Пустыни пока не обнаружено. Однако, имеются достоверные сведения о

ее упразднении – Покровская Иваньковская мужская пустынь была упразднена «по Высочайшему Повелению» императрицы Екатерины II при учреждении монастырских штатов в 1764 году. Храм Преображения Господня (имеется в виду мужской монастырь, – прим. автора) был деревянным и являлся надвратной церковью Иваньковской пустыни. Вот какое описание Преображенской церкви содержится в «Ведомости о Пустыни за 1742 год»: «Церковь, над Святыми воротами деревянная холодная, в ней престол Преображения Господня; при оной же церкви по правую сторону придел теплый, в нем престол Владимирския Пресвятыя Богородицы; по левую сторону придел холодный, в нем престол Петра Афонского и Онуфрия Великого».

После упразднения Пустыни деревянная Преображенская церковь Покровского Иваньковского монастыря была переведена из разряда монастырских церквей в разряд приходской церкви Кудеихи. Церковь была разобрана, перенесена местными жителями в Кудеиху и восстановлена в ней с одним престолом в честь Преображения Господня.

Следовательно, возникновение в Кудеихе первой приходской церкви, а это была перенесенная кудеихинскими крестьянами с Пустыни деревянная церковь Преображения Господня, имело место в 1764–1765 гг. С этого времени деревня Кудеиха становится селом. К приходу Преображенской церкви были причислены жители существовавших в тот период в Засурье поселений – деревни Кудеихи (ставшей селом) и деревни «Стеклянного завода» (ныне село Кожевенное)».

На положительное свидетельство существования храма в с. Кудеиха еще в 1818 году указывает запись «Духовной росписи с 1818 по 1839 года», имеющаяся в Чувашском Государственном архиве. В вышеуказанном документе, поданном в Алатырское духовное правление для хранения и справок 28 августа 1818 года Алатырскому соборному протоирею Иоанну Миловскому, сказано: «Роспись Казанской епархии Симбирской губернии Алатырского уезда ведомств Алатырского духовного правления села Кудейхи церкви Преображения Господня иерея Федора Никитина с притчем и обретавшимся при оной церкви в приходе нижеявленных чинов, людей. Духовных: священников – 1, дьяков – 1, дьячков и пономарей – 2, жен их – 3, детей их – 11, дворовых 15, крестьян – мужского пола 967, женского – 1058. всего мужского пола 990, женского 1084» . Прихожанами храма были не только селяне из Кудеихи, но и окружающих деревень: Кожевенное, Стекловарная, Каменный враг. На 1819 год в приходе Преображенской церкви числилось 428 дворов, население составляло 2169 человек» (имеется в виду все населенные пункты).

После случившегося в 1824 году в Кудеихе большого пожара, в результате которого в селе сгорела перенесенная с Пустыни деревянная Преображенская церковь, кудеихинские мужики по грязи и бездорожью на своих плечах перенесли с Пустыни в Кудеиху камни недостроенной, разрушенной временем и разбойниками монастырской Покровской церкви, заложенной еще в 1763 году. При настоятеле монастыря иеромонахе Иринархе строительство её уже было доведено до сводов, однако она осталась недостроенной по причине упразднения монастыря.

«Всем миром» на свои средства возвели в Кудеихе вместо деревянной каменную церковь, она была освящена в честь Преображения Господня. При кладке стен в раствор добавляли творог и белок сырых яиц. В материале Николая Баженова «Статистические описания соборов, монастырей, гражданских домов и церквей Симбирской губернии (епархии)», изданного в 1903 году в Симбирске, написано: «Храм построен прихожанами в

1829 году и распространен в 1870. Престолов три, главный в честь Преображения Господня, другая часть в честь Рождества Христова и ещё часть Покрова Пресвяты я Богородицы. Прихожан села Кудеихи, деревень Кожевенное и Шадриха (Новопетровка) и при заводе 255 дворов 1020 мужчин и 1110 женщин».

В книге Браславского Л. Ю. «Православные храмы Чувашии» вот как дается описание храма – «Церковь каменная, теплая, длина с колокольней 9 саж., наибольшая ширина 7 саж., высота до верхнего карниза 3 саж. На церкви две главы. Иконостас главного храма: длина 3 саж., высота 3 саж., в приделах; длина по 4,5 арш.. высота 5,5 арш. Колокольни 2-ярусная, высота 6 саж. Штат причта: священник, диакон, псаломщик. Действующая».

Какие земли принадлежали Кудеихинскому храму? На плане владений земель церкви Преображения Господня видно, что они входили во владения генерал-аншефа графа Ивана Петровича Салтыкова. Межевание было произведено 15 октября 1780 года землемером капитаном Василием Судаковым. Церкви было выделено: пашни 8 десятин 679 сажень, сенокосу и по нему мелкого леса 19 десятин 1281 сажень, под кладбище 600 саженей, под полуречками одна десятина сто саженей. Всего во всей окружной меже двадцать девять десятин двести шестьдесят саженей. На карте хорошо видно старое течение речки Глухой Кири, таково было название нынешней речки Кири.

В 1853 году к духовному ведомству в храме относилось семь человек: было два священника, Лев Щеглов и Николай Сретенский, дьяконы Алексей Андреев и Алексей Знаменский, дьячки Иван Борисов и Петр Розов, пономарь Александр Красносельский. Возможно, что в этот год действующим был и пристрой к храму, но узнать этого пока не удалось. Не стало числиться в числе прихожан селян из Каменного врага, видимо населенный пункт пришел в запустение. Количество прихожан уменьшилось. Всего числилось 1676 прихожан, из них военных 91 (в список входили и вдовые солдатки), купцов, мещан и обывателей – 6, дворовых – 174, крестьян – 1389 человек.

Шли годы, сменяли друг друга священники. Удалось составить приблизительный список священников с 1770 по 1918 год – Петр Иванов, Федор Никитин, Федор Терновский, Лев Щеглов, Николай Сретенский, Андрей Сахаров, Андрей Утехин, Петр Русановский, Аристарх Никольский, Михаил Малинин, Николай Лебяжьев, Андрей Остроумов, Владимир Алмазов, Дмитрий Никольский, Николай Боголюбов, Александр Цветков – все эти имена указаны в метрических книгах.

После 1918 года сведений о священниках храма с. Кудеиха установить не удалось. Известно лишь, что настоятелем храма Преображения Господня в селе Кудеиха стал в 1934 году священник Василий Гришин. Подробный материал содержится о священномучение Василии (Константинове-Гришине) в книге «Жития новомучеников и исповедников Российских XX века, в земле Чувашской просиявших», составленной иеродиаконом Иосифом (Ключниковым).

Пресвитер Василий (Константинов-Гришин) родился 23 декабря 1874 года в селе Выползово Курмышского уезда Симбирской губернии (ныне Порецкого района Чувашии) в семье крестьянина Матвея Гришина. С 1908 Василий прислуживал в церкви и был псаломщиком. Духовное образование получил, окончив пастырские курсы. В 1919 году был рукоположен в сан диакона, а в 1923 – в сан священника. В 1926 году отец Василий был лишен избирательных прав как служитель культа. К 1933 году служил отец Василий в родном селе Выползово. 2 января 1933 года председатель Антипинского сельсовета выступил в качестве свидетеля и показал, что «В Антипинском сельсовете существует кулацкая группировка, ставящая целью развал колхозов изнутри во всех селениях Антипинского сельсовета и занимающаяся активной антисоветской деятельностью. Ввиду того, что кулаки пролезли и в колхоз, колхозы не растут, а наоборот есть тенденция к выходу из колхозов. Всей этой кулацкой группировкой руководит поп села Выползова Гришин Василий Матвеевич через близко к нему стоящих женщин». Нашлись и другие лжесвидетели из односельчан, давшие следствию «правдивые показания». 16 января 1933 года священник Василий был арестован и заключен под стражу в тюрьму города Алатырь, но следственное дело «за недостаточностью



Священномученик Василий Константинов-Гришин

данных для привлечения к ответственности» было прекращено, и отец Василий был освобожден. Новая волна репрессий застала отца Василия в селе Кудеиха того же района.

В 1937 году он был обвинен в контрреволюционной деятельности и 22 октября этого года его арестовали, а дома у него провели обыск. Содержался он под стражей в Алатырской тюрьме. Обвинялся по одному следственному делу со священниками Димитрием Воскресенским и Михаилом Храмцовым. 30 декабря 1937 года «спецтройкой» НКВД ЧАССР все священники были приговорены каждый к 10 годам заключения с отбыванием наказания в исправительно-трудовых лагерях. В приговоре было указано: «Заключить в исправительно-трудовой лагерь сроком на 10 лет, считая срок с 22 октября 1937 года».

До 1941 года Василий Гришин отбывал наказание в Алатырской исправительно-трудовой колонии, затем по наряду ГУЛага (Главное Управление Лагерей) был этапирован в Темниковский лагерь в Мордовии, где 14 марта 1943 года скончался и был погребен в безвестной могиле на лагерном кладбище.

Реабилитирован отец Василий 24 января 1958 года. Президиум Верховного суда ЧАССР указал: «Постановление спецтройки при НКВД ЧАССР в отношении В. М. Гришина-Константинова отменить и дело производством прекратил отсутствием в его действиях состава преступления». Причислен к лику новомучеников и исповедников Российских определением Священного Синода Русской Православной Церкви от 6 октября 2008 года. 14 марта в храме Преображения Господня села Кудеиха Порецкого района совершается соборная литургия с молебном и Крестным ходом в память священномученика пресвитера Василия Константинова-Гришина.

Есть интересные сведения из жизни семей священников села Кудеиха, но эти истории и судьбы нужно рассматривать в отдельной статье.

В середине 1929 года из центра на места была направлена директива, в которой религиозные организации объявлялись силой, противостоящей Советской власти и использующей свое влияние на массы для ее дискредитации. Данная директива была понята как команда к широкому применению репрессивных мер по отношению к духовенству и закрытию храмов. Местные власти оказывались не на высоте положения, внося

порой ненужное озлобление, пренебрегая законностью, действуя по собственному усмотрению. В ноябре 1929 года и январе 1930 года в местной районной печати стали публиковаться призывы к скорейшему закрытию церквей, действующих к тому времени на территории Порецкого района.

После выступления верующих, особенно в пасхальные дни 1930 года, массовых требований по разрешению проведения церковных служб и получения циркуляров по проверке законности закрытия церквей ЦИК ЧАССР потребовал от РИКов и горсоветов в семидневный срок проверить и принять меры по незаконным действиям. Было установлено, что часть церквей закрывалась по сфабрикованным документам, в ряде приходов добровольного согласия верующие не давали; допускались случаи завышения оценки здания, и религиозная община отказывалась от эксплуатации; духовенство, как правило, облагалось высокими налогами и в связи с этим от службы отказывалось, вплоть до снятия с себя сана; духовенство отправлялось за неуплату налогов на временные лесозаготовки; священники раскулачивались, их арестовывали, высылая в другие регионы страны.

Полоса ликвидации религиозных объединений, начавшись в ноябре 1929 года, получила массовый характер в середине 1930-х годов и привела к тому, что из общего количества приходских церквей на территории Порецкого района было закрыто семь храмов из 22. Храм в селе Кудеиха продолжал оставаться действующим до 1941 года.

Граждане селений Кудеиха, Шадриха, Кожевенное в 1941 на общих собраниях после ряда выступлений представителей сельсовета, учителей, райкома партии, ряда жителей постановили (под давлением властей) церковь в селе Кудеиха закрыть. Особенно активно по закрытию храма в селе Кудеиха действовала комсомольская организация. Колокола снимались под пение популярных в то время молодежных песен, а старики молча наблюдали со стороны за действиями подвыпивших молодых ребят. Когда колокола были сброшены на землю, старухи стали причитать и называть молодежь богохульниками. Один из самых активных комсомольцев вытащил из храма икону Божьей Матери и стал рубить ее топором. «Через несколько лет его постигла кара за надругательство над Богоматерью, – говорят старожилы, – этот человек был обнаружен в лесу, зарубленный топором при ссоре с одним из сельчан». Уничтожены были только купола

храма, колокола отправлены на переплавку, а стены, которые крестьяне возводили на века, устояли. 14 храмов были закрыты в Порецком районе в 1939–1942 годах. На 1942 год действующим оставался только Гартовский храм. В архивах Чувашии на все закрытые церкви есть материалы с указанием проведения собраний: протоколы, списки присутствующих и их подписи. В 40-е годы XX столетия здание Кудеихинского храма использовалось под склад, позднее - до середины 70-х – под сельский клуб, а до 1990 года в нём размещалась школьная столовая. НАСЛЕДИЕ

В храме села служба восстановилась в середине девяностых годов прошлого столетия. К этому времени здание совсем обветшало. Службу в нем не правили более 60 лет. Автор статьи стал настоятелем храма в 1998 году, служба велась в одном приделе Рождество Христово. Началась активная работа по восстановлению церкви с помощью прихожан, глав Кудеихинской сельской администрации Ю. Д. Коннова, а затем В. Н. Лисина, мецената В. Н. Майорова, не осталась в стороне и районная власть. Благодаря Божией помощи и совместными трудами удалось воспроизвести неповторимый облик здания. Не только снаружи, но и внутри радует теперь прихо-



Преображенская церковь. Был утрачен купол храма. Фото 1973 года.



Преображенская церковь. Современный вид





Прихожане

Придел в честь Покрова Святой Богородицы

жан белокаменная красавица. Освящение центральной части храма произвел митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава.

В 2006 году настоятелем храма Преображения Господня был поставлен иерей нился в том виде, в каком он был достроен Илия Тарасиков. Родом он из Москвы, но с большим стремлением взялся за службу в сельском храме и сделал для прихожан полезное дело – освятил придел Покрова Божией Матери. Житель села Кудеиха Геннадий Иванович Клюкин выполнил деревянный резной иконостас. Освящение придела было в октябре 2007 года епископом Алатырским Савватием, викарием Чебоксаро-Чувашской епархии. 22 ноября 2007 года иерей Илия был перемещен в село Никулино на должность настоятеля прихода храма Рождества Христова. С февраля месяца по май месяц 2008 года настоятелем храма был иерей Николай Гришин. После него настоятелем храма являлся иерей Евгений Слепухин. Он развернул бурную деятельность по проведению ремонтных работ в третьем приделе храма Рождество Христово. Были проведены ремонтные работы крыши, колокольни, внешнего вида храма, заново смонтирова-

но отопление. После переезда протоиерея Евгения Слепухина, настоятелем храма стал иерей Павел Макаров.

Преображенский храм в Кудеихе сохрав 1870 году – имея в виду планировочную структуру. Все три придела за 2000–2014 годы были объединены, кладка, разделяющая храм, была разрушена. На церкви одна глава. 26 сентября 2015 года при финансовой поддержке москвича Кальченко Олега Владимировича были приобретены, доставлены и установлены в канун праздника Воздвижение креста Господня колокола. 7 колоколов заняли свое место – теперь звон полного ансамбля радует православных каждое воскресенье и по праздникам.

В храме имеются почитаемые иконы. Старинная икона XVII века икона Параскевы Пятницы с частицами ее мощей, выполненная в необычным для иконописи фряжском стиле. До храма Преображения Господня в селе Кудеиха Икона Параскевы Пятницы путешествовала по разным городам Урала, побывала в Новосибирске и Санкт-Петербурге, являя немало чудес, связанных с исцелением больных и немощных.

БОГ и ЧЕЛОВЕК



Иерей Павел Макаров

Необычная икона, хранящаяся в храме, – икона преподобного Стилиана Пафлагонского, написанная специально для кудеихинского храма Преображения Господня в иконописной мастерской Троице-Сергиевой лавры.

Особо почитаема в храме икона священномученика Василия Константинова-Гришина. Икона написана екатеринбургскими иконописцами в 2010 году по заказу настоятеля Преображенской церкви протоиерея Евгения Слепухина.

Высокое назначение храма, его духовность, выраженные в богослужении, святых таинствах, обрядах, в священных предметах, - вот что определяло во все времена его внешний вид и содержание. Вот поэтому так велико было стремление прихожан села Кудеиха восстановить то, что когда возвели предки на этой прекрасной засурской земле – Храм Преображения Господня. Сейчас в нем вновь совершается церковная служба – то, ради чего и созидался этот чудный храм.

НАСЛЕДИЕ |||||



48



Иерей Роман Соловьев, настоятель храма святых благоверных князя Петра и княгини Февронии Муромских г. Канаш



ичность человека формируется под влиянием огромного количества факторов, многие из которых нам не подвластны. Большую роль играет предыстория человека, кто были его предки, насколько они были благочестивы, насколько грешны. Наследственность – это материал, из которого строится здание, она всегда давит на человека, прорывается из него, то сподвигая его на созидание, то толкая на разрушение. Однако решение мы чаще всего принимаем в рамках своих жизненных принципов и мировоззрения. Воспитание человека начинается не с пеленок, а с подготовки к зачатию. Рождение человека – это всегда величайшее событие, готовиться надо к нему, как к чуду. Большую роль играет, в каком состоянии находятся души супругов перед началом семейной жизни. Чем они наполнены, каков их внутренний мир, к чему привязано их сердце, каков круг их интересов, были ли у них добрачные связи. Когда мы что-то сеем в огороде, то выбираем определенное время года, ждем, пока почва придет в нужную кондицию, ждем подходящей температуры, погоды. Множество факторов влияет на то, какой будет урожай. Как правило, собирают лучшие плоды и в большем количестве те, кто готовился к работам. А детей мы часто зачинаем как придется. Кто-то курит, кто-то был пьян, кто-то перед этим изменил своей второй половине, кто-то был в ссоре с родителями, кто-то

увлекался эзотерикой или оккультизмом. А ведь все это факторы, влияющие на будущий плод. Перед зачатием Самсона к его матери явился ангел и предупредил, чтобы она не пила вина. Она соблюдала все, что ей было сказано и родила сына, обладавшего феноменальной силой. Из истории человечества мы видим, что Каин, зачатый Адамом и Евой в состоянии нераскаянного греха, отличался от всех последующих детей качеством души и стал первым убийцей на земле. От одних и тех же родителей рождаются разные дети в зависимости от состояния их духа на момент

Большую роль играет состояние матери вовремя вынашивания плода. Чем она питается, что она видит, в каких отношениях она с Богом, с мужем, с родственниками. Часто ли она молится и просит Бога за ребенка, который готовится к выходу в свет, насколько часто она прибегает к Таинствам Покаяния и Причастия. Вся гамма ощущений, переживаемых матерью, передается ребенку по пуповине. Правильнее сказать, не передается, а он сопереживает вместе с ней. Дети, которых хотели абортировать, в течение жизни часто испытывают нежелание жить. Человек получил отличное образование, состоялся как высококлассный специалист, у него замечательная жена, прекрасные дети, дом полная чаша, а ему временами не хочется жить, и он не знает почему. Еще в утробе матери он впервые почувствовал, что самые

51

близкие люди хотят его убить. А какими растут дети, матери которых сутками убивали время в Одноклассниках, смотрели фильмы ужасов или какие-то развратные сцены? Каков характер будет у детей, отцы которых приходили пьяными и оскорбляли мать, их вынашивающую?

Сотни лет назад женщины были настолько сильны, что рожали детей там, где их застали роды. В лучшем случае им помогала бабка-повитуха, но нередко ей самой приходилось перевязывать пуповину. Детская смертность была высока, но ребенок, доживший до юности, был таким крепким, что ему никакие внешние воздействия не были страшны. Если сегодня женщина с детства ориентирована на карьеру и на «пожить для себя», то имеет организм, не настроенный на рождение детей.

Мы не готовим детей ни к семейной жизни, ни к жизни вечной. Наши дети живут, как стрекоза в басне. Но ребенок, которому родители не помогли сформировать мировоззрение, предать опыт предков и свой личный, которому предоставили свободу, вынужден интуитивно идти путем проб и ошибок. Человек в любом случае ошибается, но подготовленные ошибаются реже.

Дореволюционное общество на 85% было сельским. На селе ребенок все свое время проводил с родителями, участвовал во всех трудовых процессах. Большую часть времени дети видели, что делают родители, слушали и подражали. Человек воспитывался благодаря общинному укладу, в котором тесно переплетались религиозные нормы и национальные традиции. И общество выдавало людей такого качества, про которых как в духовном, так и физическом плане можно только и сказать «богатыри, не мы». Но и в практически безбожное советское время в нашем обществе вырастали люди с более высоким уровнем морали, чем сегодня. Его старались поддерживать в детсадах, вузах, на работе, инструментом давления было всеобщее осуждение. Сегодня государство не задает никаких стандартов, у нас полная свобода, которой мы не умеем пользоваться, к которой мы оказались не готовы, но зато с советских времен у нас осталась привычка осуждать.

Безусловно, мы не можем повлиять на общество, но на своего ребенка мы точно влияем. Другой вопрос, положительно влияем или отрицательно, осознанно это делаем или неосознанно. Сколько времени мы проводим со своими детьми? Сколько накопленного опыта мы им передаем? Кто



Епископ Канашский и Янтиковский Стефан с детьми



Метрополит Варнава и Епископ Стефан в МБОУ «СОШ № 11 имени А.И. Кбалина» г. Канаш

учит читать наших детей, кто учит их счету? Сегодня многие из нас не хотят заниматься с детьми. Намного проще включить ребенку мультфильмы или дать планшет. Большинство современных мультфильмов не несут никакой морали, ребенок приучается праздности, его очень трудно будет потом приучить к труду. Еще хуже, когда мультфильм несет в себе скрытую или явную антимораль, когда в нем подаются безнравственные модели поведения и изначально нацелены на то, чтобы заложить в ребенка основы эгоизма, лености, склонности к праздности, непослушанию родителям, агрессивности.

Современные дети в большинстве своем мало развиты, у них слабое мышление, слабо работает логика, зато они невероятно конкурентноспособны, агрессивны и эгоистичны. Мы позволяем формировать систему ценностей ребенка тем, кто ставит своей задачей взрастить общество тупых потребителей. Дети постоянно подражают и, в первую очередь,тем, кого больше любят. Если они большую часть времени проводят с Губкой Бобом или покемонами, то им и будут подражать. Сегодня мы, родители не умеем любить своих детей. Мы только так говорим и мним о себе. Если бы мы их любили, то старались бы проводить в общении с ними как можно больше времени. Можно бесконечно оправдывать себя «я вынужден, я должен, у меня нет другого выхода», но результат будет прямо пропорционален количеству внимания, количеству живого общения, которое мы провели с нашими детьми. Читаем ли мы с ними сказки, обсуждаем ли их, поем ли мы с ними песни? И есть ли у нас семейные песни, которые мы поем всей семьей? Если мы не прививаем детям вкус к хорошей музыке, они будут слушать то, что слушают все. Когда человек играет в игры ниже своего развития, слушает песни глупого содержания, ведет пустые разговоры, то он гарантированно отупеет. Потому что все навыки в нас развиваются по мере усложнения задач, которые мы решаем.

– ДЕТИ

БОЖИЙ ДАР

Сколько времени мы проводим со своими детьми? В два года стремимся «пристроить» своего ребенка в детсад или «сплавить» к бабушке с дедушкой. Почему? Потому что мы не готовы к семейной жизни. Телом созрели, а инфантильность так и осталась. И вот это важное время, когда можно заложить в ребенка духовно-нравственные основы, когда кроха познает мир, на большинство детских вопросов ответы даем не мы. Чем меньше ребенок, тем прочнее он усваивает то, что ему дают. Самое страшное заблуждение: «он еще маленький». Когда он будет в состоянии понимать серьезные вещи, реализовать их он сможет только в силу своей воли, привычек и принципов. Понимать – это одно, а жить по пониманию – другое. Читаем Евангелие и проникаемся, читаем жития святых и умиляемся, а как попадаем в конкретную ситуацию, часто не можем поступить так, как хочет от нас Бог. Самая большая сложность в воспитании детей – это воспитание родителей, потому что научить мы можем только тому, что сами умеем. А много ли мы умеем и чему мы научились?

Мужчины сегодня практически выключились из процесса воспитания. Полбеды, если они хотя бы зарабатывают при этом столько, что обеспечивают всю семью, и женщина, освобожденная от обязанности ходить на работу, может заниматься семьей и домом. Гораздо чаще муж не заинтересован ни материальным обеспечением, ни воспитанием детей, и женщина, зажатая в тисках между работой и домом, не успевает ни там, ни там, к 40 годам превращаясь в неврастеничку от физического и душевного истощения. Многие женщины каменеют сердцем от того, что не чувствуют себя за каменной стеной, от того что обманулись в своих ожиданиях. Выходили замуж за прекрасного рыцаря, а рыцарь после свадьбы снял с себя рыцарское облачение и говорит: «Теперь

я твой первый и главный ребенок». Определенные моменты в процессе воспитания должен брать на себя мужчина. Именно он должен изначально научить ребенка слову «нельзя», именно мужчина должен отвечать за дисциплину в семье. А любая дисциплина возможна только при самодисциплине. Мы можем настолько успешно контролировать ситуацию, насколько успешно можем контролировать самих себя. У мужчины и женщины разное предназначение. Женщина Богом создана для ведения быта и воспитания девочек. А мужчина создан для обеспечения быта и воспитания мальчиков.

Раньше дети с отрочества начинали помогать своим родителям – девочки матерям, а мальчики отцам. Сегодня вместе с преемственностью исчезает и мастерство. Мы можем обучить специалиста, но мастерство передается из поколения в поколение генетически. Именно с детства наших сыновей и дочерей можно и нужно направлять, развивать в них целеустремленность, трудолюбие, терпение, старательность, усидчивость.

Раньше все девочки занимались рукоделием, сегодня этот важнейший элемент из воспитания выпал. Рукоделие – это целая



Метрополит Варнава благославляет учеников школы. г. Канаш.

школа. Разве можно вышивать в раздражении или злобе? Разве тоска и уныние не уходят прочь, когда ты сосредоточен над чем-то? Современные куклы не располагают к тому, чтобы их пеленали, купали, кормили. Они больше располагают к тому, чтобы их постоянно наряжали. Мальчики редко что-то конструируют или мастерят, зато лихо барабанят пальцами по клавиатуре. Мы ориентируем детей не на «мужской» труд. Даже в сельской местности, где каких-нибудь 30-40 лет назад все дети принимали участие во всех видах земледельческих и животноводческих работ. Сегодня труд стал презираем, а сельская жизнь ассоциируется с серостью, ограниченностью, пьянством и словом «неудачник». Многие родители ориентируют своих детей на то, чтобы они стали высокооплачиваемыми специалистами. Но у каждого свои способности и в ребенке надо развивать в первую очередь его сильные стороны, независимо от веяний спроса на рынке труда.

И что мы можем развивать в ребенке, если мы не знаем ничего о своих предках? Мы не знаем ни слабые, ни сильные стороны своего рода. Господь каждому из нас дал способности для того, чтобы мы могли послужить людям. Не заработать, не прославиться, а именно послужить. Во главе развития любого навыка должно стоять служение Богу через служение окружающим, и неважно, сколько при этом платят, потому что при переходе в жизнь вечную все наши сбережения гарантированно обесценятся.

Тысячи лет детей кормили грудью до 2–3 лет, туго пеленали, с малых лет приучали к труду, ориентировали на служение, прививали им мораль, старались развивать духовно, умственно и физически, учили уважению старших и общество выдавало плеяду знаменитых людей. Знаменитых не способностью разбогатеть или прославиться через распутство и пошлость, а знаменитых тем, что в больших масштабах они этому обществу послужили. Мы не стали умнее наших предков, мы стали глупее и беспомощнее. Что может современный человек, если у него забрать деньги и отключить интернет? Мы настолько обленились, что везде ищем готовые решения. Разве современная система воспитания уже дала нам Александра Невского или Михаила Ломоносова? Много ли сегодня людей,

которые так же чисты сердцем, как преподобный Сергий Радонежский или Серафим Саровский? Наши предки выживали в сложных условиях, а мы влачим жалкое существование в комфортных. Сколько великих философов, военных полководцев, правителей, писателей, художников, музыкантов дали нам последние полвека? Мы деградируем и регрессируем во многом благодаря тому, что сошли с утоптанной, нахоженной многими поколениями наших предков тропы и отвергли их опыт как в воспитании самих себя, так и в воспитании своих детей.

– ДЕТИ

БОЖИЙ ДАР

Есть всего два варианта того, как прожить эту жизнь. Либо всю жизнь готовиться к жизни вечной, либо, если мы не верим в вечную жизнь, стараться максимально комфортно прожить эту жизнь. Больше всех проиграют те, кто пытался готовиться к вечной жизни с максимальным комфортом и удовольствиями. Потому что «Раб же тот, который знал волю господина своего, и не был готов, и не делал по воле его, бит будет много; а который не знал, и сделал достойное наказания, бит будет меньше» (Лк. 12:47). Я не об аскезе, не о том, что надо от всего отказаться и жить в монастыре или лесной хижине и молиться, а о том, что у нас на сердце, с чем мы встаем с утра, с чем мы проводим весь день, с чем ложимся спать. Исходя из этих установок, мы должны выстраивать свою жизнь и учить детей своим примером. Или брать от этой жизни все или собирать по крупицам сокровища на небесах. Львиную долю своих жизненных сил мы тратим на то, чтобы поддержать свой уровень жизни «не хуже, чем остальные» и на то, чтобы «что-то оставить детям». Некоторые из нас в свободное от этого время занимаются своим духовным образованием и пытаются воспитать своих детей. Должно быть все наоборот – значительную часть усилий необходимо тратить на подготовку к жизни вечной, на самовоспитание, на духовное образование (не учеба, а образование, как развитие в себе образа Бога) и конечно, надо что-то заработать на оплату жилья, еды, одежды. «Кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет» (2 Кор. 9:6). Качество нашей души зависит от того, где мы сеем и какие усилия прилагаем для получения плодов.



Протоиерей Димитрий Нестеренко,

настоятель храма святого апостола и Евангелиста Иоанна Богослова г. Шумерля, председатель Отдела по религиозному образованию и катехизации Чебоксарской епархии



ы с вами настолько привыкли к той мысли, что дети – это наше будущее, что перестали проникать в суть этого утверждения. Если бы все было иначе, если бы мы находились в некоторой глубине этой мысли, мы бы не просто исполняли свои обязательства по оказанию образовательных услуг, следуя соответствующим нормативным актам и тщательно заполняя формы отчетов. Мы бы всматривались в глаза каждого ребенка, пытаясь узнать, какие вопросы его беспокоят, как именно протекает в нем процесс становления Человека, мы бы вкладывали в него лучшее, что есть в нашей душе, не позволяя себе дать осечку и соблазнить дурным примером. Однако сегодня в обществе установлены такие принципы, которые, устраняя некий нравственный барьер, позволяют вырываться наружу целому потоку всевозможных страстей, потопляя в них человека, а с ним и его совесть. А между тем, человеку всегда было свойственно стремление жить в обществе, которое было бы основано на принципах справедливости, взаимопонимания, взаимовыручки, взаимоуважения, милосердия и сострадания. И, казалось бы, возможность создания такого общества всецело находится в руках воспитания и образования, потому что именно воспитание и образование формируют человека, который будет жить и управлять процессами современной ему жизни. Иначе говоря, воспита-

ние и образование напрямую связаны с будущностью человечества.

По мысли К. Д. Ушинского, «главными участниками <...> общественного воспитания являются, без сомнения, с одной стороны, Церковь, с другой – все наше учебное и ученое сословие: представители духовного и представители светского образования» (Ушинский К. Д. Собрание сочинений в 11 томах. Т. 2, С. 450). Это ответ тем педагогам, которые с возмущением спрашивают: «А почему Церковь вмешивается в дела школы, внедряя свой предмет в учебный процесс?», причем ответ не духовного лица, а лица светского, и не просто педагога, а основоположника научной педагогики в России!

Суть образовательно-воспитательной проблемы коренится в решении вопроса: а какие критерии сегодня используются для формирования содержания образования? Какие формулируются цели и задачи?

Если цель заключается в подготовке разнопрофильных узкопрофессиональных специалистов для разработки и производства продукта, то, соответственно, необходимо параллельно воспитывать потребителя с тем, чтобы производимый продукт имел спрос и покупался. А для того, чтобы продукт покупался как можно чаще, необходимо решить ряд задач, поступаясь, конечно, нравственными принципами. Во-первых, необходимо, чтобы продукт работал не дольше своего гарантийного срока, если речь идет

57



На презентации книги «Святые чувашской земли»

о бытовой технике, а если мы имеем дело с такой круговерти не остается места для смыпродуктами питания, напротив, мы будем переклеивать срок годности, отдирая плесень до тех пор, пока его не купят. Фактор риска для здоровья человека, конечно, необходимо игнорировать, а как иначе? Во-вторых, необходимо разработать систему поощрения для покупателя, провоцируя развитие в нем алчности, это могут быть подарки в виде самых дешевых и никому ненужных вещей, или накопительные карты, или система скидок и, конечно, такая система не должна нести убытки. Мотивом, конечно, здесь является не щедрость русской души, а вербовка покупателя. В-третьих, дизайнерам необходимо разработать такую рекламу, чтобы у покупателя слюнные железы включались автоматически, и не важно, если качество продукта не соответствует его рекламе. Ну как здесь обойтись безо лжи и лукавства? Зато мы строим экономику! Таким образом, строится общество производителей и потребителей: производим – потребляем, производим – потребляем, и в

сла жизни и рассчитывать на справедливость и взаимовыручку не приходится, потому что нравственность оказывается экономически не выгодной. Конечным итогом является вырождение нации, если учесть неупомянутые пороки, которыми обычно сопровождается деградация общества, не имеющего в своей основе нравственные принципы.

Если же мы иначе сформулируем цель образовательного процесса – воспитание Человека? Мы ведь должны определиться, прежде чем формулировать цель, с кем мы хотим иметь дело: с профессионалом или с человеком? Одно другое, конечно, не исключает, но человечность и все, что входит в это понятие, является фундаментом человеческой личности, а профессионализм, всё же, является наносным. Вряд ли кто-то будет оспаривать тот факт, что нравственно развитый человек может быть хорошим профессионалом. Но, будучи христианином, он будет рассматривать свой профессионализм как возможность



Ознакомительная экскурсия в храм детей

реализовать Богом данную заповедь о любви к ближнему, ставя свой продукт на службу человеку. Соответственно качество этого продукта будет зашкаливать все возможные рекорды по сроку службы и, допустим, вместо трёх гарантийных лет, он будет служить от 20 до 30 лет. Мотив ведь будет другим – доставить человеку повод для радости и создать комфортные условия для жизни, ибо этого требует заповедь о любви к ближнему.

Таким образом, мы приходим к необходимости разработать такую систему воспитательно-образовательного процесса для всех типов учебных заведений, которая позволила бы, прежде всего, воспитать Человека, а потом вручить ему средства в виде знаний, при помощи которых он мог бы менять этот мир к лучшему.

Несомненно, такая система должна включать, наряду со специальными предметами, предметы духовно-нравственной и религиозной направленности. Удивительно суровый приговор, не имеющий и тени сомнения, вынес К. Д. Ушинский образованию, не включающему в себя религиозный компонент: «Как только мы захотим отделить непереходимой гранью преподавание Закона Божия от преподавания других предметов, то хотя преподавание различных предметов и останется, но воспитание исчезнет. Современная педагогика исключительно выросла на христианской почве, и для нас нехристианская педагогика есть вещь немыслимая – безголовый урод и деятельность без цели, предприятие без побуждения позади и без результатов впереди».

О том же писал русский религиозный философ, богослов, культуролог и педагог протоиерей В. В. Зеньковский: «Отрыв преподавания от религиозных мотивов приводит к опасному опустошению души».

Более того, К. Д. Ушинский считал: «Воспитателем в народной школе не может быть такой человек, который не знаком настолько с христианской религией, чтобы не быть в состоянии сообщить одиннадцатилетним детям тех религиозных понятий, какие только они могут принять по их возрасту и развитию. Такой воспитатель вообще не может быть воспитателем и тем более воспитателем в народной школе».

Невольно возникает вопрос: на чем основана такая жесткая связь между образованием и религиозным воспитанием? Для ответа на этот вопрос необходимо обратиться к содержанию терминов «образование» и «воспитание».

Корень слова «образование» – «образ». Цель образования, следовательно, заключается в созидании образа. Какого «образа»? Если мы исходим из библейского понимания человека, который был создан по образу и подобию Божию, а затем обезобразил себя, потеряв образ Божий через грех богоотступничества, то мы понимаем, что речь идет о воссоздании в процессе образования «образа Божия» в человеке. Если мы игнорируем библейскую концепцию, остается непонятным, чей же образ должен созидаться в человеческой личности в процессе ее становления?

Слово «воспитание» содержит в себе глагол «питать». Воспитать, значит вскормить. Если сердце человека питается хорошей пищей, оно становится добрым, если интеллект человека питается подлинными знаниями, он становится развитым, если воля человека упражняется в делах любви, она становиться твердой и целеустремленной, если дух человека питается словом Божиим, он возвышается над земным бытием и простирается в вечность.

Образование и воспитание, таким образом, воспринимается как обоюдный процесс реконструкции образа Божия в человеке через питание его сердца, ума, воли и, конечно же, духа, цель которого – вернуть человеку через акт богоуподобления вечность.

Отсюда проистекает понимание того, что именно смысл жизни должен определять содержание образования, а на истинный смысл жизни указывает религия и заключается он в достижении жизни вечной. Основоположник военно-полевой хирургии, естествоиспытатель и педагог Н. И. Пирогов вполне справедливо считал: «Каждому человеку свойственно задумываться над вопросами: В чем состоит цель нашей жизни? Какое наше назначение? К чему мы призваны? Чего мы должны искать? Наличие этих вопросов, – писал он, – является одной из основных черт, отличающих челове-

ка, и если он перестает о них думать и проверять себя – он перестает быть человеком».

Идея бессмертия человеческой личности является одним из фундаментальных понятий, позволяющих человеку приобрести прочность в этой земной жизни и прочность в своей деятельности. Почему? Потому что только идея бессмертия придает осмысленность человеческой жизни. И, напротив, в идее отсутствия бессмертия обессмыслено не только земное существование человека, но и любой род человеческой деятельности. Человек, не имеющий ясного представления, зачем он живет, зачем приобретает профессию, зачем работает, нарушает первичный закон жизни человека как существа сознательного, что влечет за собой различного рода потрясения и аномалии. Человеческая жизнь должна быть осознанна и осмысленна. Только человек знающий, куда он идет и зачем он идет, старается быть максимально полезным для общества, одухотворяясь на подвиг жизни. Бессмертие человека, конечно же, не мыслится без Бога. В результате долгих и мучительных поисков Н. И. Пирогов приходит к убеждению: «Существование Верховного Разума, а, следовательно, и Верховной Творческой Воли я считаю необходимым требованием моего собственного разума, так что если бы я даже хотел теперь не признавать существование Бога, то не мог бы этого сделать, не сойдя с ума».

Однажды в школе я провел собственное исследование. Опрошенных было 228 старшеклассников. Мой вопросник состоял из пяти блоков с разной тематикой: православная культура, наука и религия, происхождение мира, добро и зло, смысл жизни. Всего 15 вопросов: по 3 вопроса в каждом блоке. Человек, который стремился углубить свои знания о православной культуре, считая, что она может его духовно обогатить; признающий тот факт, что наука и религия друг другу не противоречат; считающий, что Вселенная была создана Высшим Разумом и у него есть душа, и жизнь после смерти продолжается; кроме всего этого считал, что он сам не есть случайность и у него есть какое-то предназначение здесь на земле и, поскольку добро сильнее зла, он, конечно же, хотел быть по-настоящему добрым человеком и нести добро другим людям. И, напротив, человек, не желающий ничего знать о православ-



Заседание жюри епархиального этапа Международного конкурса детского творчества «Красота Божьего мира». 2019

ной культуре; считающий, что наука и религия несовместимы и, что Вселенная произошла случайно сама собой; отрицающий наличие души и считающий, что смертью человеческое бытие исчерпывается; кроме всего этого считал, что он есть абсолютная случайность, поэтому о каком-то предназначении здесь на земле не может быть и речи; и, поскольку зло чаще всего одерживает победу над добром, то, в ряде случаев он не знает, быть ли ему добрым или нет, а в ряде случаев, он прямо заявляет, что добрым быть не хочет, и нести добро людям не имеет никакого смысла.

Вывод напрашивается сам собой: необходимость присутствия духовно-нравственного и религиозного компонентов в образовательной системе вне всякого сомнения. Вопрос в том, как это сделать неформально, правильно и качественно с тем, чтобы не была потеряна цель воспитания Человека. Ведь даже богословское образование вырождается в схоластику, если утрачивается цель. Нужно, конечно, изучать и учитывать ошибки образования дореволюционного периода, а их было немало, иначе они не спровоцировали бы революцию.

ДЕЛО

ОБЩЕЕ

Один из возможных вариантов сегодня сделать серьезные шаги в улучшении качества образования заключается в сближении светского образования с религиозным, о чем мечтал в свое время К. Д. Ушинский: «Весьма полезным было бы, – писал он, – чтобы для светских лиц была открыта возможность полного богословского образования (не просто повышения квалификации или переподготовки, а полного богословского образования – прим. автора) – в семинариях ли или в университетах – и чтобы для лиц духовного звания сделалось доступным полное педагогическое образование».

В основу духовно-нравственного воспитания и образования, по мнению К. Д. Ушинского, должны быть положены «религия, наука и жизнь – проникшие друг друга и составляющие одно целое». Данное утверждение основоположника научной педагогики могло бы быть положено в основу современной модели образовательной системы в России.



# Протоиерей Геннадий Антонов

В ночь на 8 октября 2019 года отошел ко Господу протоиерей Геннадий Антонов, почетный настоятель Введенского кафедрального собора. Чин отпевания возглавил митрополит Улан-Удэнский и Бурятский Савватий в сослужении Преосвященных епископов Чувашской митрополии, Канашского и Янтиковского Стефана и Алатырского и Порецкого Феодора и сонма духовенства Чувашской митрополии. Тело почившего было предано земле на городском кладбище близ поселка Карачуры, рядом со его матушкой Анисией.

Протоиерей Геннадий (Антонов Геннадий Николаевич) родился 7 января 1934 года в деревне Елабыши Вурнарского района Чувашской АССР в крестьянской семье. 10 февраля 1957 года Геннадий Николаевич Антонов был рукоположен в сан диакона, и в этом же году в праздник трех Вселенских святителей 12 февраля архиепископом Мануилом (Лемешевским) рукоположен в сан иерея. Впоследствии Указом правящего архиерея отца Геннадия направили на служение в храм Успения Пресвятой Богородицы села Акулево Чебоксарского района. В следующем году молодой священник становится настоятелем этой церкви. 8 декабря 1959 года архиепископ Чебоксарский и Чувашский Мануил (Лемешевский) переводит его в Введенский кафедральный собор штатным священником. В 1971 году иерей Геннадий Антонов был возведен в сан протоиерея, и с 22 апреля 1989 года стал настоятелем кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы города Чебоксары. В эти трудные не только для Церкви, но и для всей страны годы новый настоятель сделал многое, чтобы преумножить приход, сохранить в чистоте православную веру под натиском множества религиозных течений, получивших свободу выражения. Протоиерей Геннадий оставался настоятелем кафедрального собор города Чебоксары по январь 2017 года, а с февраля этого года стал почетным настоятелем собора.

Отец Геннадий отличался среди священства особой проницательностью, бережным отношением к человеку, взвешенным подходом ко всем перипетиям жизненного пути верующих. Неслучайно в 1994 году он был назначен духовником Чебоксарско-Чувашской епархии. Все священнослужители епархии с большой благодарностью и с искренней теплотой в сердце вспоминает краткие, но мудрые духовные наставления отца Геннадия.

До самой своей кончины отец Геннадий не терял молитвенный настрой и ревностное стремление послужить Господу. Несмотря на тяжелое состояние и настигшие болезни, он неизменно приезжал на богослужение в Кафедральный собор. И каждый раз, завидев знакомую невысокую фигуру, к любимому настоятелю слетались для окормления стайки жаждущих услышать краткое, но верное наставление.

#### Награды протоиерея Геннадия Антонова:

- 1984 год орден св. преподобного Сергия Радонежского II-й степени,
- 2000 год государственная награда орден Дружбы народов,
- 2004 год орден св. благоверного князя Даниила,
- 2007 год орден св. преподобного Серафима Саровского III-й степени,
- 2014 год орден св. преподобного Сергия Радонежского І-й степени и медаль Чебоксарской епархии священномученика Авраамия Болгарского І-й степени,
- 2015 год юбилейная медаль «В память 1000-летия преставления равноапостольного великого князя Владимира»,
- 2017 год орден св. преподобного Сергия Радонежского І-й степени.