ПРАВОСЛАВНЫЙ ЖУРНАЛ № 3 (25) 2019

## БОГ и ЧЕЛОВЕК

ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

### СОСТАВ РЕДАКЦИОННОГО СОВЕТА

- 1. Председатель Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский
- 2. Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский
- 3. Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий
- 4. Архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары
- 5. Протоиерей Николай Иванов, секретарь Епархиального управления, настоятель Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары
- 6. Протоиерей Владимир Теплов, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря
- 7. Иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары
- 8. Кугураков И.К., искусствовед, доцент ЧГПУ им. И.Я. Яковлева
- 9. Сергеева О.Ю., кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Чебоксарского политехнического института (ф) МГОУ
- 10. Мордвинова А.И., старший научный сотрудник отдела искусствоведения Чувашского государственного института гуманитарных наук, кандидат искусствоведения

### СОСТАВ РЕДАКЦИИ ЖУРНАЛА

Главный редактор – иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары

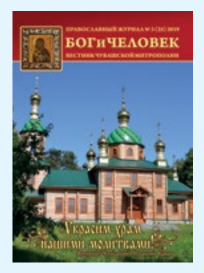
Литературный редактор – Светлана Кузнецова

Художественный редактор – Анатолий Брындин

Технический редактор – протодиакон Валерий Краснов (Чебоксарская епархия)

Дизайн, верстка, фото – Ирина Андреева

Корректор – Татьяна Семёнова Корреспонденты – Светлана Кузнецова, Зинаида Паршагина



На обложке: храм в честь святого благоверного князя Александра Невского п/о Каршлыхи Моргаушского района.

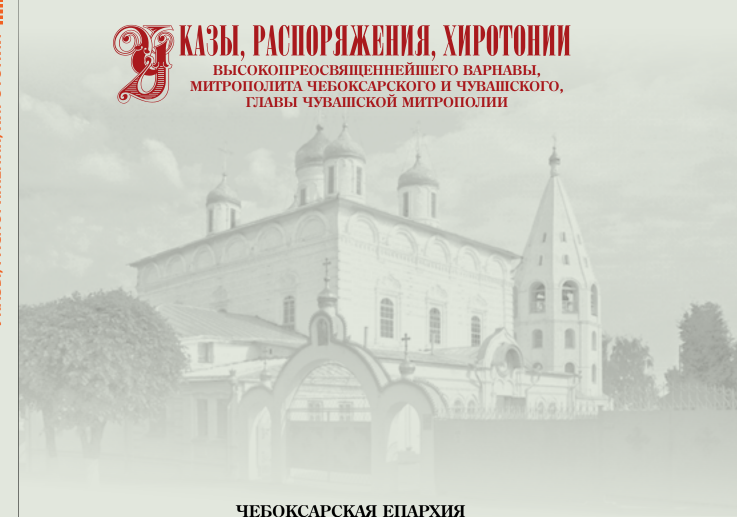
### СОДЕРЖАНИЕ

| СОДЕРЖАПИ                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ЧУВАШСКАЯ МИТРОПОЛИЯ                                                                        |
| <b>Указы, распоряжения, хиротонии</b>                                                       |
| БОГ И ЧЕЛОВЕК                                                                               |
| Спасение сегодня.                                                                           |
| Иерархия Небесная и земная20                                                                |
| И во грехе родила меня мать моя22                                                           |
| Гедонизм – идол современности30                                                             |
| Поможем разобраться.                                                                        |
| «Аще кто не родится водою и Духом,                                                          |
| не может внити во Царствие Божие» (Ин. 3:5)34                                               |
| <b>Наследие.</b><br>Храм – небо на земле.<br>История храма Архангела Михаила села Тугаево42 |
| ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО                                                                          |
|                                                                                             |
| Божий дар – дети.                                                                           |
| Почему подростки уходят из храма50                                                          |
| Общее дело.                                                                                 |
| Взаимодействие Церкви и библиотеки                                                          |
| в духовно-нравственном воспитании молодежи54                                                |
| Читательские страницы60                                                                     |
| Православный журнал «ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ «БОГ И ЧЕЛОВЕ                             |

Православный журнал «ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ «БОГ И ЧЕЛОВЕК» № 3 (25), июль — сентябрь 2019. Учредитель: Чувашская митрополия Русской Православной Церкви, Московский Патриархат. Адрес редакции: 428018, Чувашская Республика, г. Чебоксары, ул. К. Иванова, д. 21. Тел./факс: (8352) 58-62-26. Е-mail: vestimitropolia@gmail.com. Цена свободная. Вестник Чувашской митрополии «Бог и человек» выходит 1 раз в квартал. Издается с октября 2013 года. Тираж 500 экз.

Отпечатано ИП БРЫНДИНОЙ Н.А.

г. Чебоксары, ул. Мичмана Павлова, 14а, тел./факс: (8352) 45-42-10.



### ILDORCHI CIMDI EIII

### **УКАЗЫ**

### УКАЗ № 309 от 24 июля 2019 года иеромонаху Никодиму (Захарову Николаю Алексеевичу)

Настоящим определением Вы, иеромонах Никодим (Захаров Николай Алексеевич), зачисляетесь в число братии Александро-Невского мужского монастыря с. Каршлыхи Моргаушского района Чувашской Республики и назначаетесь рядовым священнослужителем вышеназванного монастыря с 24 июля 2019 года.

О чем и выдан настоящий Указ.

# УКАЗ № 375 от 06 сентября 2019 года протоиерею Андрею Юрьевичу Еремееву

Настоящим определением Вы, протоиерей Андрей Юрьевич Еремеев, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма святых апостолов Петра и Павла с. Синьялы Чебоксарского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской

Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь на должность (по совместительству) настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма святых равноапостольных Константина и Елены г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 09 сентября 2019 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

### **РАСПОРЯЖЕНИЯ**

# РАСПОРЯЖЕНИЕ № 308 om 22 июля 2019 года Всем благочинным благочиннических округов Чебоксарско-Чувашской епархии

Настоящим Распоряжением, в целях укрепления семейных традиций, пропаганду семейных ценностей, оказание психологической помощи семьям, находящимся в кризисной ситуации, оказания психологической поддержки молодым семейным парам, формирования об-

щественного мнения в духе укрепления семьи, назначить в каждом благочинническом округе Чебоксарско-Чувашской епархии ответственного за сотрудничество с районными органами ЗАГСов Чувашской Республики в следующем составо:

| COC | cociase.                      |                                                 |  |  |
|-----|-------------------------------|-------------------------------------------------|--|--|
| Nº  | Благочинный округ             | Ответственный<br>по городу/району<br>сан, Ф. И. |  |  |
| 1   | г. Чебоксары                  | протоиерей<br>Алексий Кошкин                    |  |  |
| 2   | Чебоксарский<br>район         | протоиерей<br>Виктор Карлинов                   |  |  |
| 3   | г. Новочебоксарск             | протоиерей<br>Сергий Карлинов                   |  |  |
| 4   | Мариинско-<br>Посадский район | протоиерей<br>Георгий Черашкин                  |  |  |

| 5  | Цивильский район | протоиерей       |
|----|------------------|------------------|
|    |                  | Вячеслав Ашмарин |
| 6  | Аликовский район | протоиерей       |
|    |                  | Виктор Муравьев  |
| 7  | Моргаушский      | протоиерей       |
|    | район            | Феодор Ягушов    |
| 8  | Ядринский район  | протоиерей       |
|    |                  | Сергий Чернов    |
| 9  | Красночетайский  | протоиерей       |
|    | район            | Максим Зарубин   |
| 10 | Шумерлинский     | протоиерей       |
|    | район            | Владимир Ильин   |
| 11 | Вурнарский район | протоиерей       |
|    |                  | Сергий Моряков   |



### АЛАТЫРСКАЯ ЕПАРХИЯ

### **УКАЗЫ**

### УКАЗ № 16 от 6 августа 2019 года

Иерей Сергий Алексеевич Шабай освобождается от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода Храма иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» г. Алатыря Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначается штатным клириком местной религиозной организации православного прихода храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

### УКАЗ № 17 от 20 августа 2019 года

Протоиерей Александр Михайлович Беспалов назначается настоятелем местной религиозной организации православного прихода храма иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» г. Алатыря Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

### УКАЗ № 19 от 21 августа 2019 года

Иерей Александр Леонидович Николюк назначается настоятелем местной религиозной организации православного прихода храма Новомучеников и исповедников церкви Русской с. Сойгино Алатырского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

### УКАЗ № 23 от 16 сентября 2019 года

Иерей Александр Леонидович Николюк дополнительно назначается настоятелем местной религиозной организации православного прихода храма свт. Николая Чудотворца с. Новые Айбеси Алатырского района Чувашской Республики Алатырской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

### новости чебоксарской епархии



**6 июля**, в праздник Владимирской иконы Божией Матери, состоялись праздничное богослужение в храме Владимирской иконы Божией Матери и городской торжественный крестный ход. Божественную литургию совершил Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии в сослужении настоятеля храма Рождества Христова протоиерея Сергия Пушкова. В Введенском кафедральном соборе с участием духовенства города, братии Свято-Троицкого мужского монастыря, верующих горожан прошел праздничный молебен и крестный ход до «Владимирской горки», где ныне благолепно устроен Спасо-Преображенский женский монастырь. На монастырской площади у храма Преображения Господня крестоходцев встречал глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. По окончании молебного пения митрополит Варнава обратился ко всем с архипастырским словом, поблагодарил участников крестного хода, поздравил всех с праздником, пожелал покровительства и заступничества Пресвятой Богородицы.



**8 июля,** в День памяти благоверных князя Петра, в иночестве Давида, и княгини Февронии, в иночестве Евфросинии, Муромских чудотворцев, на площади возле Свято-Троицкого мужского монастыря и храма Успения Пресвятой Богородицы, у памятника святым благоверным было совершено молебное пение. Богослужение возглавил глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Владыке сослужили: секретарь Чебоксарской епархии протоиерей Николай Иванов, благочинный городского округа протоиерей Николай Мазиков, настоятели и клирики храмов. По окончании молебна митрополит Варнава обратился к участникам богослужения с Архипастырским словом назидания на примере святых благоверных князей Петра и княгини Февронии, Муромских чудотворцев в духовной и семейной жизни. Владыка пожелал молитвенного заступничества святых Муромских чудотворцев. Затем состоялся праздничный концерт.



**8 июля** глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава и министр юстиции и имущественных отношений Чувашской Республики Наталья Тимофеева в целях повышения эффективности совместной деятельности, направленной на укрепление семейных традиций и ценностей, подписали долгосрочное соглашение о сотрудничестве. В торжестве приняли участие викарий Чебоксарской епархии епископ Мариинско-Посадский Игнатий, секретарь Чебоксарской епархии протоиерей Николай Иванов, председатель Епархиального церковного суда, председатель Епархиальной комиссии по брачным вопросам протоиерей Алексей Кошкин и представители министерства. Важнейшим направлением совместной работы является просветительская деятельность, направленная на укрепление семейных традиций, оказание психологической помощи семьям, находящимся в кризисной ситуации, и молодым семейным парам, привлечение внимания общественности к духовно-нравственным основам.



С 18 по 21 июля по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы в Мариинском Посаде состоялся II Слёт православной молодежи Чебоксарско-Чувашской епархии «Посадские встречи на Государевой горе». Участниками Слёта стали более 130 школьников, студентов, работающей молодёжи, многие из которых являются прихожанами храмов Чебоксарско-Чувашской епархии. Организатор Слёта – епископ Мариинско-Посадский Игнатий, викарий Чебоксарской епархии, руководитель Епархиального отдела по делам молодежи. Основные мероприятия Слёта проходили в живописном уголке Мариинско-Посадского района, где был разбит палаточный городок.



**18 июля,** в праздник обретения честных мощей преподобного Сергия, игумена Радонежского, Глава Чувашской митрополии Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, сослужил Его Святейшеству Святейшему Патриарху Кириллу на Божественной литургии в сонме архиереев и духовенства Русской Православной Церкви в Свято-Троицкой Сергиевой лавре. По окончании литургии Предстоятель Русской Церкви и все архипастыри, совершавшие в этот день богослужения в лавре, вышли крестным ходом на площадь, где был совершен молебен преподобному Сергию Радонежскому. По окончании богослужения Предстоятель Русской Церкви поклонился честным мощам преподобного Сергия в Троицком соборе. Затем с балкона Патриарших покоев Предстоятель Русской Церкви обратился к иерархам, духовенству и верующим с Первосвятительским словом.



28 июля, в Неделю 6-ую по Пятидесятнице, в день памяти преставления Крестителя Руси святого равноапостольного Великого князя Владимира, в День Крещения Руси, глава Чувашской митрополии, Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, возглавил Божественную литургию в соборе святого князя Владимира г. Новочебоксарска. Его Высокопреосвященству сослужили: Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии; благочинный III округа, настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских архимандрит Гурий (Данилов); благочинный II-го округа, ключарь собора святого равноапостольного князя Владимира протоиерей Виктор Карлинов; клирики Чувашской митрополии. По окончании литургии был совершен крестный ход и молебен по особому чину на соборной площади города у памятника крестителю Руси святому князю Владимиру.



1 августа, в день памяти преподобного Серафима Саровского, в Свято-Троицком Серафимо-Дивеевском женском монастыре Нижегородской митрополии были совершены Божественная литургия и молебен святому. Литургию возглавил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Его Святейшеству сослужили управляющий делами Московской Патриархии митрополит Тверской и Кашинский Савва, митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий, преосвященные архиереи, в том числе глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава, викарий Чебоксарской епархии епископ Мариинско-Посадский Игнатий. Накануне митрополит Варнава сослужил митрополиту Санкт-Петербургскому и Ладожскому Варсонофию на вечернем богослужении: малой вечерне с акафистом преподобному Серафиму Саровскому и всенощном бдении. В 2019 году исполняется 265 лет со дня рождения преподобного Серафима Саровского, святые мощи которого пребывают в Свято-Троицком Серафимо-Дивеевском монастыре.



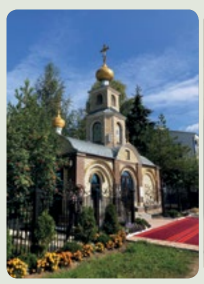
**5 августа**, в день празднования Почаевской иконы Божией Матери, глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава, совершил праздничную Божественную литургию по случаю престольного праздника в храме святителя Николая города Канаша Канашской епархии. Главе Чувашской митрополии сослужили: Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; настоятель храма Воскресения Христова г. Чебоксары протоиерей Михаил Иванов; секретарь Чебоксарской епархии, настоятель Покровско-Татианинского собора протоиерей Николай Иванов; духовенство Канашской епархии. По окончании богослужения владыка митрополит поздравил с праздником многочисленных прихожан, собравшихся на богослужение, пожелав молитвенного заступничества Пресвятой Богородицы, и преподал каждому благословение.



13 августа глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава встретился с участниками велопробега «Дорога к храму», организованного Нижегородской митрополией совместно с Чебоксарско-Чувашской епархией и Синодальным отделом по делам молодёжи Русской Православной Церкви. Ежегодный пробег в текущем году посвящен 10-летию Первосвятительского служения Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Во встрече приняли участие Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии, председатель Епархиального отдела по делам молодежи, секретарь Чебоксарской епархии протоиерей Николай Иванов. Митрополит Варнава благословил участников велопробега, вручил каждому икону святителя Спиридона Тримифунтского и пожелал успехов. Ребята в свою очередь пожелали владыке крепкого здоровья и помощи Божией в нелёгком архипастырском служении.



24 августа глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава принял участие в торжествах, посвященных празднованию 550-летия столицы Чувашской Республики. Выступая со сцены перед горожанами и гостями Чебоксар, Его Высокопреосвященство поздравил с праздником Преображения Господня и с юбилеем города. Владыка митрополит пожелал городу процветания, а жителям – Божией помощи во всех благих начинаниях. Главе Чувашской митрополии митрополиту Чебоксарскому и Чувашскому Варнаве, почетному гражданину города Чебоксары, вручили юбилейную медаль «В память о 550-летии города Чебоксары».





29 августа, по благословению главы Чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, в г. Чебоксары состоялось освящение храма-часовни в честь святых равно-апостольных императора Константина и его матери царицы Елены на территории объединенного железнодорожного хозяйства. Чин освящения храма и первую Божественную литургию в новоосвященном храме совершил Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии. На богослужение прибыли митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава, благочинный городского округа протоиерей Николай Мазиков, представители администрации города, благодетели и строители храма. По окончании освящения митрополит Варнава поблагодарил всех, кто приложил усилия в деле строительства храма, и вручил благодарственные письма благотворителям и строителям храма.



12 сентября, по благословению Высокопреосвященнейшего Варнавы, митрополита Чебоксарского и Чувашского, в Национальной библиотеке Чувашской Республики состоялся круглый стол на тему «Трезвая семья – основа общества!». В его работе приняли участие священнослужители, сотрудники отдела по церковной благотворительности и социальному служению Чебоксарской Епархии, представители учреждений здравоохранения, образования и социальной защиты. Во вступительном слове руководитель Епархиального отдела по церковной благотворительности и социальному служению, настоятель храма иконы Божией Матери «Скоропослушница» протоиерей Михаил Павлов обозначил проблему алкогольной зависимости как угрозу обществу, пагубно влияющую на духовно-нравственное воспитание подрастающего поколения. Основой для обсуждения стали вопросы взаимодействия государства и церкви по профилактике употребления алкоголя и психоактивных веществ в молодежной среде, опыт работы воскресных школ и их роль в духовно-нравственном воспитании, утверждения трезвости в Православном обществе «Трезвение» г. Чебоксары.





**31 августа** состоялось Великое освящение главного храма, построенного в честь святого благоверного князя Александра Невского, в обители благоверного князя Александра Невского п/о Каршлыхи Моргаушского района. Чин Великого освящения и первую Божественную литургию в построенном храме совершил Глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Его Высокопреосвященству сослужили: настоятель обители игумен Феодосий (Шитов) и братия обители в священном сане. По окончании литургии Глава Чувашской митрополии поблагодарил священнослужителей за соборную молитву и обратился к собравшимся со словами проповеди, в которой поздравил их со знаменательным событием, выразил признательность благотворителям и строителям, усилиями которых был построен храм. По окончании богослужения митрополит Варнава по традиции благословил каждого богомольца и вручил памятные иконки.



### НОВОСТИ АЛАТЫРСКОЙ ЕПАРХИИ



**8 июля,** в День семьи, любви и верности, ранним солнечным утром молодые родители, бабушки и дедушки собрались с малышами в храме Иверской иконы Божией Матери. После Божественной литургии, совершенной Преосвященнейшим Феодором, епископом Алатырским и Порецким, от Иверского храма до родильного дома прошел традиционный Семейный парад. Медицинский персонал учреждения с радостью встретил участников шествия. Родители поблагодарили врачей, медсестёр за доброту, чуткость и внимание ко всем, кто оказывается в стенах родильного дома, отметив, что их труд очень важен, потому что именно здесь появляется новый человек, новая жизнь. Приятным сюрпризом было выступление воспитанников воскресной школы «Купель».







**31 июля** в Алатырском краеведческом музее состоялось торжественное открытие выставки «Трудом и молитвой». Это совместный проект музея и Алатырского Свято-Троицкого мужского монастыря, посвященный трудам насельников монастыря, проживающих здесь в настоящее время. Экспозиция, на которой представлено 296 экспонатов, рассказывает об их деятельности, начиная с 1995-го года. Именно в этом году благодаря усилиям архимандрита Иеронима (1952–2013) монастырь стал возрождаться, началось восстановление и строительство новых зданий. На выставке можно увидеть личные вещи бывшего наместника обители. Открывая экспозицию, директор Алатырского краеведческого музея сказала: «Данная выставка – это наш поклон трудам и молитвам инокам Свято-Троицкого мужского монастыря и всему монашеству».



**2 августа** в Алатыре состоялся крестный ход с участием военных, жителей города, священнослужителей, которые прошли с иконой Илии Пророка, покровителя ВДВ, по улицам города, от Крестовоздвиженской церкви до Обелиска воинам-землякам, погибшим в годы Великой Отечественной войны. Возложив венок к стеле с фотографиями Героев Советского Союза, которая установлена в парке Ветеранов, участники крестного хода провели памятный митинг, в ходе которого была совершена заупокойная лития по погибшим воинам. Литию совершил секретарь Алатырского Епархиального управления, настоятель храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря иерей Анатолий Уляхин.



**9 августа** епископ Алатырский и Порецкий Феодор совершил чин освящения колоколов для храма-часовни в честь Святой Троицы с. Новое Чурашево Ибресинского района. Его Преосвященству сослужили клирики благочиния. По окончании чина освящения владыка-епископ обратился к присутствующим с архипастырским словом и наградил архиерейскими грамотами благодетелей храма.

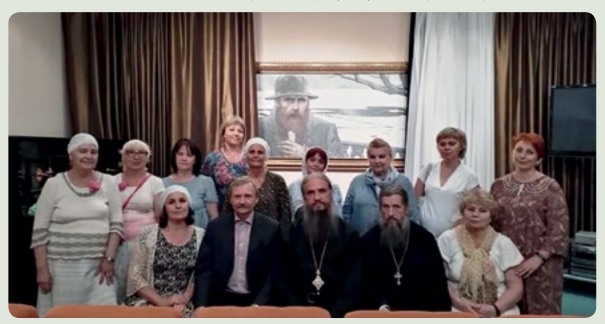


11 августа завершилось 15-е Духовно-нравственное военно-патриотическое учение «Горлица», организованное отделом по работе с молодежью Алатырской епархиии отделом образования и молодёжной политики администрации города Алатыря. В течение шести дней сто детей из разных регионов России и Германии в сосновом бору близ с. Чуварлей под руководством духовных наставников и педагогов проходили испытания на выносливость, мужество, терпение; учились быть настоящими православными воинами. Через чтения и беседы духовно-нравственного, исторического и военнопатриотического содержания они получают возможность ближе узнать свое Отечество, проникнуться любовью к нему и уважением к тем, кто составляет его славу. В этом году, в связи с 310-летием Полтавской битвы, тема учения была: «Военные реформы Петра Великого. Северная война».





**20 августа** епископ Алатырский и Порецкий Феодор совершил чин освящения креста и купола для храма в честь мч. Иоанна Воина г. Алатыря. Его Преосвященству сослужили настоятель храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря иерей Анатолий Уляхин и иерей Михаил Коновалов. По окончании чина освящения владыка-епископ обратился к присутствующим с архипастырским словом.



С 28 июля по 3 августа на Омской земле состоялась IV всероссийская сессия «Социокультурные истоки»: «Священные рубежи Святой Руси». В работе сессии приняло участие более 260 человек из разных городов России, включая педагогов-истоковцев из Алатыря. В Омске они участвовали в торжественных мероприятиях, посвященных Дню Крещения Руси: в праздничной литургии в Успенском кафедральном соборе и в многотысячном Крестном ходе в честь Крещения Руси, а также в семинарах, истоковских педагогических советах, познавательных встречах, интересных экскурсиях. Программа «Истоки» в очередной раз помогла обрести друзей и напитала душу и сердце любовью.





1 сентября в Алатырском епархиальном управлении состоялась благотворительная акция «Портфель первоклассника», посвященная началу учебного года. По окончании Божественной литургии епископ Алатырский и Порецкий Феодор совершил молебен на начало нового учебного года. Затем епископ Феодор пожелал помощи Божией и успехов в обучении и вручил 20 портфелей с набором школьных принадлежностей первоклассникам из многодетных семей. Данная акция была проведена при поддержке Межрегиональной общественной организации «Большая СемьЯ». Праздник продолжился в актовом зале воскресной школы Иверского храма. Красиво украшенный зал встретил первокласников и их родителей праздничным чаепитием.



**9 сентября** пациенты стационара Республиканской психиатрической больницы г. Алатыря впервые приняли причастие Святых Даров в стенах заведения. Таинство было совершено иереем Димитрием Лямзиным по многочисленным просьбам болящих. Накануне отцом Димитрием и директором Центра «Нечаянная Радость» Дмитрием Беловым была проведена встреча с пациентами стационара, где обсуждалась важность воцерковления, исповеди и покаянной молитвы на пути выздоровления.



11 сентября, в день Усекновения главы Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, по инициативе Алатырской епархии был проведён крестный ход во имя трезвости. Своё движение он начал от храма Воздвижения Креста Господня. Вместе со священнослужителями по центральным улицам Алатыря крестный ход совершили многочисленные прихожане городских храмов. Люди несли святые иконы и читали молитвы о даровании исцеления и избавления страждущих от пагубной страсти винопития. По завершении крестного хода в храме Усекновения главы Иоанна Предтечи было совершено молебное пение о страждущих недугом винопития или наркомании.



12 сентября в Нижегородской духовной семинарии состоялся гала-концерт I Всероссийского фестиваля-конкурса диаконского искусства имени великого архидиакона Константина Розова. Дипломы лауреатов победителям вручил руководитель отдела культуры Нижегородской епархии протоиерей Михаил Сторонкин. Диплом первой степени был присужден протодиакону Димитрию Исаеву (Нижегородская епархия) и диакону Сергею Горохову (Алатырская епархия). К участникам и гостям фестиваля с приветствием обратился митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий. Он подчеркнул, что диаконское служение является одной из важнейших составляющих богослужебного благолепия, которое сегодня необходимо снова поднимать на высокую духовную и профессиональную планку.

### НОВОСТИ КАНАШСКОЙ ЕПАРХИИ



19 августа вместе с настоятелем храма «Всех скорбящих Радость» г. Канаша протоиереем Александром Ермолаевым ребята 45 отряда ОРЮР имени сщмч. Германа Кокеля побывали в гостях у Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского. Ребята привезли со слета «Благодарственное письмо» в адрес Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковскоого за помощь и духовную поддержку в нравственном становлении и православном воспитании детей и педагогов 45 отряда ОРЮР имени сщмч. Германа Кокеля. Они поделились впечатлениями о поездке и своими достижениями, которые были отмечены грамотами.



29 августа, в праздник Перенесения из Едессы в Константинополь Нерукотворенного Образа (Убруса) Господа Иисуса Христа, в храме Вознесения Господня с. Комсомольское была отслужена Божественная литургия, по окончании которой совершен молебен с крестным ходом перед началом учебного года. Богослужение совершил иерей Александр Спиридонов, благочинный III округа Комсомольского района. На богослужение в этот праздничный день пришло множество детей, которые причастились и получили благословение. После молебна иерей Александр благословил малых участников Крестного хода и напутствовал детям не только молиться святым, но и самим не забывать об усердии в учении, поскольку Господь помогает только тогда, когда видит наши усилия.



**2 сентября** Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский, принял участие в торжественной линейке Ухманской средней общеобразовательной школы. С Днем знаний и началом нового учебного года учеников и учителей поздравили директор школы Калиновская Светлана Витальевна, глава администрации Ухманского сельского поселения Григорьев Евгений Валентинович. Владыка в своем слове пожелал ученикам успехов и помощи Божьей в учебе. По окончании торжественных мероприятий состоялась встреча архипастыря с директором школы. На молитвенную память епископ Стефан преподнес в дар школе икону Божией Матери «Прибавление ума».



19 сентября в МБОУ «Ухманская СОШ» прошел праздник День Мира для обучающихся 1-5 классов. Мероприятие началось с линейки, во время которой рассказали детям о значении праздника. Затем учащиеся 5 класса прочитали стихи о мире и добре. Поздравил учеников настоятель храма Казанской иконы Божией Матери Комсомольского района с. Луцкое иерей Сергий Скворцов. Батюшка пожелал ребятам жить в мире и согласии. На празднике ученики младших классов узнали, что главная задача человечества – сохранить мир на земле. Сберечь для потомков нашу Планету. Закончилось мероприятие праздничным фейерверком.



аша жизнь проходит в соответствии с законами, которые мы не всегда можем прочувствовать и описать, будучи отвлеченными насущными земными делами. Нам требуется время, желание и внимание, чтобы познавать эти законы. Казалось бы, что такая очевидная вещь, как земное притяжение, было «узаконено» Исааком Ньютоном только в 1666 году! А ведь до него жили такие великие умы, как Аристотель и Архимед, Коперник и Галилей, но Ньютон заметил то, что ускользало из поля зрения других.

Хочу обратить внимание на один из таких законов нашей жизни, который можно сформулировать как закон иерархичности. Само слово «иерархия» впервые появилось в собрании богословских текстов на греческом языке св. Дионисия Ареопагита, и до 19 века использовалось для описания организации субординации священников в Церкви. Современная церковная иерархическая лестница состоит из трех степеней «чинов» священства: диакон, священник и епископ. Все духовенство делится на «белое» – женатых или давших обет безбрачия священников и «черное» - священников, принявших монашеский постриг. Святая Соборная и Апостольская Церковь основывает свою иерархию в соответствии с апостольским преемством. Апостольское преемство – это непрерывная цепочка епископских хиротоний (возложения рук), восходящая к самим апостолам, которые рукополагали первых епископов в качестве своих полновластных преемников. Удивительно, но каждый епископ, по сути, является преемником самих апостолов!

Но откуда появилась эта цепочка взаимосвязанных, последовательных ступеней? Помысел говорит мне, что такая последовательность укоренилась в нашем сознании, в нашей сущности ещё с момента создания Вселенной Творцом. Вся эта красота, последовательность и порядок создания неба и земли, тверди и воды, рождение растений, «скотов, гадов, и зверей», и как венец творения – сотворения человека по образу и

подобию Своему, вся эта возрастающая ценность создания человека Богом, перед которой меркнет создание всех небесных светил и животных, весь ход Божественного труда от меньшего к большему даёт нам понимание иерархичности нашей жизни. Еще только родившись, малыш увидит своими ангельскими глазами свою семью с дедушкой и бабушкой, мамой и папой, старшими братом и сестрой. Эта семейная иерархия будет впитываться им с молоком матери и добрыми советами отца, поездками летом в деревню к бабушке и дедушке, общению с младшими и старшими ребятами. Переход из младшей в старшую группу детсада, из первого класса и до одиннадцатого будет проходить по иерархическим ступеням. Все знания в школе придется осваивать от простой азбуки и букваря до самых сложных научных открытий, и они тоже будут оцениваться в такой же иерархической шкале - от двойки до пятерки. Техникум, ВУЗ, армия, работа – весь земной социум иерархичен по образу Царства Небесного. И там нас ждет Небесная иерархия во главе с Господом Саваофом, девятью ангельскими чинами: Ангелами, Архангелами, Началами, Властями, Силами, Господствами, Престолами, Херувимами и Серафимами.

Наш жизненный путь к Царству Небесному похож на лестницу, подобной той, которую Иаков видел в пустыне, и которую описал преподобный Иоанн Лествичник. Этот путь тоже подчинен иерархии – иерархии добрых дел. Шаги вверх даются нам очень сложно, в борьбе низменного человека и райского создания Господнего. На все наши ошибки, промахи, грехи нам надо отвечать добром, покаянием и любовью. Ростки этих добродетелей нам нужно находить в себе и укреплять всеми силами. Все они, соединившись и укрепившись в нас, должны создать стержень, который будет трудно сломать любым земным соблазнам. Но нужно понимать, что все шаги в иерархии добра будут рождаться в труде, желании подниматься выше и выше, и внимании, порой к самым простым вещам. Как упавшее на голову Ньютона яблоко.



**Архимандрит Гурий (Данилов),** настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских г. Чебоксары



# Первородный (прародительский) грех –

христианский богословский термин, означающий первый грех, совершенный в Эдеме прародителями Адамом и Евой. В формальном понимании грех заключается в ослушании Божьей воли, нарушении запрета «от дерева познания добра и зла не ешь от него» (Быт. 2:17). Освобождение от первородного греха происходит в таинстве Крещения.

дам и Ева, искушаемые дьяволом, вкусили от запретного плода по своей воле. Последствиями нарушения запрета стали поврежденность природы ыеловека, изгнание из рая, утрата доступа к дереву жизни и смерть. В «Послании Патриархов Восточно-Кафолической Церкви о православной вере», 1723 года читаем: «Веруем, что первый человек пал в раю и что отсюда распространился прародительский грех преемственно на все потомство так, что нет ни одного из рождённых по плоти, кто бы свободен был от того бремени и не ощущал следствия падения в настоящей жизни. А бременем и следствием падения мы называем не самый грех, как то: нечестие, богохульство, убийство, ненависть и все прочее, что происходит от злого человеческого сердца, в противность воле Божией, а не от природы, но удобопреклонность ко греху и те бедствия, которыми Божественное правосудие наказало человека за его преслушание, как то: изнурительные труды, скорби, телесные немощи, болезни рождения, тяжкая до некоторого времени жизнь на земле, странствования, и напоследок телесная смерть».

Архиепископ Макарий (Булгаков) приводит следующее определение: «В своём учении о первородном грехе православная Церковь различает, во-первых, самый грех и, вовторых, его последствия в нас. Под именем первородного греха она разумеет собственно то преступление заповеди Божией..., которое совершено нашими праотцами в раю и от них перешло на всех нас». «Первородный грех, – читаем в православном Исповедании кафолической и апостольской Церкви восточной, – есть преступление закона Божия, данного в раю прародителю Адаму. Сей прародительский грех перешёл от Адама на всё человеческое естество, поскольку

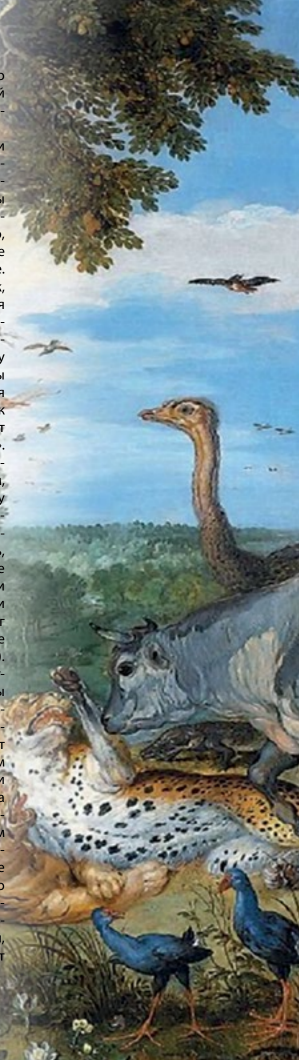
все мы тогда находились в Адаме, и таким образом через одного Адама грех распространился на всех нас» (ч. III, отв. на вопр. 20). Под именем прародительского греха в самих прародителях разумеется и грех их, и вместе то греховное состояние их природы, в которое вошли они чрез этот грех; а в нас, их потомках, разумеется собственно одно греховное состояние нашей природы... Впрочем, иногда первородный грех принимается и в смысле обширном. И именно под именем первородного греха разумеется как сам грех, так и его последствия в нас: повреждённость всех наших сил, преклонность наша ко злу более, нежели к добру и прочие». Первородный грех – это именно грех. Так об этом говорит Карфагенский собор 393–419 годов: «Определено также: кто отвергает нужду крещения малых и новорожденных от матерней утробы детей, или говорит, что хотя они и крещаются во отпущение грехов, но от прародительскаго Адамова греха не заимствут ничего, что надлежало бы омыти банею пакибытия (из чего следовало бы, что образ крещения во отпущение грехов употребляется над ними не в истинном, но в ложном значении), тот да будет анафема. Ибо речено апостолом: единем человеком грех в мир вниде, и грехом смерть: и тако (смерть) во вся человеки вниде, в нем же всисогрешиша (Рим. 5:12), подобает разумети не инако, разве как всегда разумела кафолическая церковь, повсюду разлиянная и распространенная. Ибо по сему правилу веры и младенцы, никаких грехов сами собою содевати еще не могущие, крещаются истинно во отпущение грехов, да чрез пакирождение очистится в них то, что они заняли от ветхаго рождения. И священномученик Киприан Карфагенский: «Притом же если и величайшим грешникам, много грешившим прежде против Бога, когда они потом уверуют, даруется отпущение грехов и никому не возбраняется прощение и благодать; то тем более не должно возбранять это младенцу, который, едва родившись, ни в чем не согрешил, а только, происшедши по плоти от Адама, воспринял заразу древней смерти через само рождение и который тем удобнее приступает к принятию отпущения грехов, что ему отпущаются не собственные, а чужие грехи» [6]. Почему царь Давид говорит про себя: Вот, я в беззаконии зачат, и во грехе родила меня мать моя? Здесь имеется в виду не грех его матери в момент зачатия или родов, а первородный грех, наследуемый от Адама. «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, [потому что] в нем (т.е. в Адаме) все согрешили» (Рим. 5:12). «Подлинно ли правду говорите вы, судьи, и справедливо судите, сыны человеческие? Беззаконие составляете в сердце, кладете на весы злодеяния рук ваших на земле. С самого рождения отступили нечестивые, от утробы матери заблуждаются, говоря ложь.» (Псалтирь 57:2-4). «Кто родится чистым от нечистого? Ни один.» (Иов БОГ и ЧЕЛОВЕК

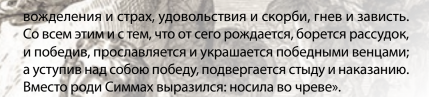
14:4). По всей видимости, Давид пытается сказать, что его грех с Вирсавией есть не следствие того, что он нечестивый человек, а того, что греховная плоть, наследуемая им от Ада-

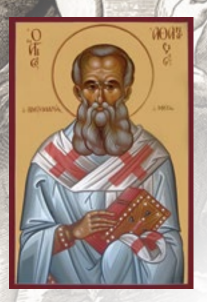
ма, в какой-то момент взяла над ним верх.

Этими словами мы желаем умолить Бога о прощении грехов, подчеркивая нашу природную (от рождения) склонность ко греху, ибо человек по своей испорченной природе более склонен ко злу нежели к добру. Все Святые Отцы единодушны в этом. Так, например, святитель Афанасий Великий пишет: «Первоначальным намерением Божиим было, чтобы мы рождались не чрез брак и тление, преступление же заповеди ввело брак вследствие беззакония Адама, т.е. вследствие уклонения от данного ему Богом закона. Итак, все, рождаемые от Адама, зачинаются во грехах, подпадая осуждению прародителя. А сказанное: и во гресех роди мямати моя – означает, что общая всем нам матерь – Ева – первая породила грех, как возжелавшая удовольствия. Потому и о нас, подпадших осуждению матери, говорится, что и мы рождаемся во грехах. Давид показывает, как человеческая природа изначала в преступлении Евы подпала греху, и как рождение стало подлежать проклятию. Ведет же слово от времен первобытных, желая показать величие Божия дара». Блаженный Феодорит вторит ему: «Издревле и с самого начала, говорит пророк, грех возобладал естеством нашим, потому что преступление заповеди предшествовало Евину зачатию. По преступлении, по произнесении Божия приговора, лишившись уже рая, Адам позна Еву жену свою, и заченши, роди Каина (Быт. 4, 1). Поэтому пророк хочет сказать, что грех, возобладав над нашими прародителями, в роде нашем продолжил себе некий путь и стезю. Сие говорит и блаженный Павел: единым человеком грех в мир вниде, и грехом смерть, в нем же всисогрешиша (Рим. 5, 12). Сие и Бог всяческих изрек досточудному Ною: прилежит помышление человеку прилежно на злая от юности во все дни (Быт. 8, 21). Все же это научает нас, что сила греха не есть сила естественная (а если бы действительно так было, то мы были бы свободны от наказания); но что естество, смущаемое страстями, склонно к падению. Посему не брак обвиняет Пророк, как предполагали некоторые, и беззаконием называет не брачное общение, как неразумно полагали иные, в таком именно смысле понимая слова: в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Напротив того, выставляет он на вид то беззаконие, на которое древле отважились прародители человеков, и говорит, что оно соделалось источником сих потоков, то есть, если бы они не согрешили, то не подпали бы и смерти в наказание за грех; а не быв смертными, не подлежали бы тлению; с нетлением же, без сомнения, было бы соединено бесстрастие; а пока водворялось бы бесстрастие, не имел бы места и грех. Но поелику прародители согрешили, то преданы они тлению; а сделавшись тленными, таковых родили и детей; и их, как тленных, сопровождают

БОГ и ЧЕЛОВЕК







### Свт. Афанасий Великий:

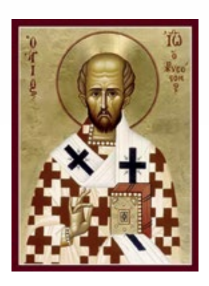
«Се бо в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Первоначальным намерением Божиим было, чтобы мы рождались не чрез брак и тление, преступление же заповеди ввело брак вследствие беззакония Адама, т. е. вследствие уклонения от данного ему Богом закона. Итак, все, рождаемые от Адама, зачинаются во грехах, подпадая осуждению прародителя.

А сказанное: и во гресех роди мя мати моя – означает, что общая всем нам матерь – Ева – первая породила грех, как возжелавшая удовольствия. Потому и о нас, подпадших осуждению матери, говорится, что и мы рождаемся во грехах. Давид показывает, как человеческая природа изначала в преступлении Евы подпала греху, и как рождение стало подлежать проклятию. Ведет же слово от времен первобытных, желая показать величие Божия дара».

(Толкование на псалмы)

### Свт. Иоанн Златоуст:

«Се бо, в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Издавна, говорит он, с самого начала овладел грех моей природой. Уже зачатию Евы предшествовало преступление заповеди. Именно, после падения и изгнания из рая познал Адам Еву, жену свою: она зачала и родила Каина. Итак, пророк хочет сказать, что грех, овладевши нашими прародителями, как бы проложил себе дорогу и путь по нисходящим поколениям. Все это научает нас, что действие греха не физическое, – тогда, конечно, мы были бы свободны от наказания, – но что природа заражена склонностью к падению под влиянием страстей; однако, может побеждать ум при содействии труда. Пророк не обвиняет здесь брака, как некоторые безумно предположили, поняв в этом смысле слова: «в беззакониях зачат»; но указывает на совершенное прародителями первоначальное грехопадение и говорит, что и тот источник произошел из этого же начала. Если бы они, говорит, не согрешили, то не получили бы в возмездие смерти; но будучи смертными, они были бы выше тления; свобода от тления во всяком случае соединялась бы со



свободой от страстей; а при бесстрастии не было бы места греху. Но так как они согрешили, то были преданы тлению; сделавшись тленными, породили подобных себе детей; а вместе с подобием этим последним достались в удел: страсть, страх и похоть. Против них-то воюет разум, и, победивши, он торжествует, а потерпев поражение, подвергается позору. А Симмах, вместо: «родила», поставил: «зачала» или: «носила во чреве».

(Беседа на остальное из 50-го псалма, и о покаянии)

### Блаж. Феодорит Кирский:

«Се бо в беззакониих зачат есмь, и вогресех роди мя мати моя. Издревле и с самого начала, говорит пророк, грех возобладал естеством нашим, потому что преступление заповеди предшествовало Евину зачатию. По преступлении, по произнесении Божия приговора, лишившись уже рая, Адам позна Еву жену свою, и заченши, роди Каина (Быт. 4, 1). Поэтому пророк хочет сказать, что грех, возобладав над нашими прародителями, в роде нашем продолжил себе некий путь и стезю. Сие говорит и блаженный Павел: единым человеком грех в мир вниде, и грехом смерть, в нем же всисогрешиша (Рим. 5, 12). Сие и Бог всяческих изрек досточудному Ною: прилежит помышление человеку прилежно на злая от юности во все дни (Быт. 8, 21). Все же это научает нас, что сила греха не есть сила естественная (а если бы действительно так было, то мы были бы свободны от наказания); но что естество, смущаемое страстями, склонно к падению. Посему не брак обвиняет Пророк, как предполагали некоторые, и беззаконием называет не брачное общение, как неразумно полагали иные, в таком именно смысле понимая слова: в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Напротив того, выставляет он на вид то беззаконие, на которое древле отважились прародители человеков, и говорит, что оно соделалось источником сих потоков, то есть, если бы они не согрешили, то не подпали бы и смерти в наказание за грех; а не быв смертными, не подлежали бы тлению; с нетлением же, без сомнения, было бы соединено бесстрастие; а пока водворялось бы бесстрастие, не имел бы места и грех. Но поелику прародители согрешили, то преданы они тлению; а сделавшись тленными, таковых родили и детей; и их, как тленных, сопровождают вожделения и страх, удовольствия и скорби, гнев и зависть. Со всем этим и с тем, что от сего рождается, борется рассудок, и победив, прославляется и украшается победными венцами; а уступив над собою победу, подвергается стыду и наказанию. Вместо роди



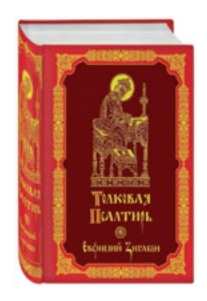


Симмах выразился: носила во чреве».



### Евфимий Зигабен:

«Себо в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Чтобы более приклонить Господа на милость и сострадание, Давид обращается к своему рождению. Ибо если бы Адам не согрешил, то не было бы ему надобности и в плотском соитии с Евою. Итак, грех породил таковое совокупление, а это совокупление – в свою очередь – тех, которые родились от Адама и Евы, и так далее, те от тех, другие же от других, так и до самого Давида. И хотя браки стали по закону честны пред Господом чадородия ради, но в существе своем и они суть порождение греха. Таким образом Давид говорит, что и он во грехе и зачат и родился. И Симмах выше употребленное слово зачат заменил словом роди. Поэтому ничего тут нет удивительного, если и сам он, Давид, имел несчастье согрешить, как бы подчиняясь необходимости природы».



# ON HYSTER

### Прп. Максим Исповедник:

«Что означают слова: В беззакониях я зачат, и во грехах зачала меня мать моя? Поскольку первоначальная цель Бога была в том, чтобы мы рождались без брака и истления, а брак был введен по причине преступления заповеди, ибо Адам совершил беззаконие, то есть отверг Закон, данный ему Богом, – поэтому все, кто ведет род от Адама, зачинаются в беззакониях, подпадая под осуждение праотца. [Слова] же и во грехах зачала меня мать моя означают, что Ева, мать нас всех, первой зачала грех, пылая страстью к наслаждению. Потому и мы, подпадая под осуждение [пра]матери, говорим, что [мать] зачинает нас во грехах». (Вопросы и затруднения)

### А.П. Лопухин:

«Се бо, в беззакониих зачат есмь, и во гресех роди мя мати моя. Я зачат и рожден во грехе. Ты сообщал мне откровения, любил меня. Прояви свою милость очищением и прощением моего греха и сделай меня радостным от полученного прощения».

(См. Толкование на Пс. 50:6.)





ЧТО ЖЕ ТАКОЕ ГЕДОНИЗМ И ЧЕМ ОН ОПАСЕН ДЛЯ ДУШИ ЧЕЛОВЕКА? ГЕДОНИЗМ – ЭТО УЧЕНИЕ, СОГЛАСНО КОТОРОМУ УДОВОЛЬСТВИЯ И НАСЛАЖДЕНИЯ ЯВЛЯЮТСЯ ВЫСШИМ БЛАГОМ И ЦЕЛЬЮ ЖИЗНИ.

ейчас в обществе очень остро чувствуется стремленье жить беззаботно, проводить жизнь в увеселении, не обременяя себя трудностями и заботами, бежать от них. Это проявляется и в выборе специальности, впоследствии работы, во взгляде на семью и в образе жизни в целом.

Изменяется современная культура и нравы людей. Новый тип человека произрастает из этого. На первое место ставится показное благополучие, стремление окружить себя красивыми вещами, проводить время в беззаботных развлечениях, ища все новые средства утолить жажду удовольствий.

А способствует этому массовая культура, пропагандируя лозунг: «Бери от жизни все», ярко демонстрирующий чаяния людей, подверженных этому своеобразному культу гедонизма.

Желание беспечности и праздной жизни дает обильные всходы, молодой человек не стремится обременять себя семьей, ищет карьерного роста и работы, на которой не особо пришлось бы себя утруждать, но получать достойную оплату за это. Молодые семьи часто быстро распадаются, не желая идти друг другу на уступки, не желая утруждать себя. Появилось страшное явление, именуемое «чайлдфри» – свободные от детей, люди решают не обременять себя детьми. Все это и есть проявление гедонизма, суть которого стала для многих ориентиром в жизни.

Стоит разобраться и понять, в чем корень этого зла. Зачатки гедонизма могут проявляться очень рано, зачастую родители сами прививают эти стремления детям, с малого возраста окружая их излишней опекой, заботой, балуя, ограждая от сложностей и не приучая к труду, сея семена эгоизма. Не привыкнув к труду с малых лет, человек и во

взрослой жизни будет искать легких путей.

Массовая культура тоже прививает людям идеалы гедонизма – красивая, беззаботная жизнь зачастую преподносится с теле- и киноэкранов, со страниц глянцевых журналов.

Слоган «бери от жизни все» характеризует эмоциональный посыл и ориентир, предлагаемый людям, рождает общество потребления, не созидающее, а разлагающее себя изнутри. Общество, в котором христианские ценности перестают быть для людей основополагающими.

Человеческая природа заражена грехом, а корень всех грехов гордыня, и гедонизм – это проявление ее в человеке. Гордыня ведет человека на путь саморазрушения и духовного опустошения. Не имея ориентира в жизни, человек пускается на поиск все новых и новых увеселений, погружается в пучину страстей, что приводит его на путь погибели. Человек заглушает голос своей совести, стирается грань добра и зла.

Как же сокрушить идола гедонизма, терзающего сердца людей, яркими картинками заманивающий души в погибель? Воспитание человека в вере православной с малых лет поможет уберечь его от многих гибельных путей, направит на путь спасительный, даст ориентир в жизни, а приступая к церковным таинствам, ребенок только укрепится в вере, которая не даст ему сбиться с пути.

В современном мире, где остается так мало любви, семья – тихое пристанище, куда человек должен стремиться ото всех невзгод. Здесь как нигде должен царить дух любви, взаимопомощи и поддержки. Заповедь о любви к Богу и ближним воплощается во многом в семье. Но даже если с детства в человеке не были заложены христианские ценности, если он жил как хотел, заглушая голос совести, рано или поздно человек за-



думывается о смысле жизни, о своем предназначении, о Боге, о том, что же ждет его, ведь жизнь коротка, а совесть обличает его душу и сердце, давая ему тем самым пищу для размышления. Приходит осознание, что есть все же что-то большее, чем удовлетворение своих потребностей в увеселениях и праздной жизни. Иногда осознание гибельного пути приходит через жизненные испытания и болезни. Промыслом Своим Господь дает человеку видеть истинные ценности и блага в жизни. Через скорби в человеке происходит переоценка ценностей, он по милости Божией может увидеть путь ко спасению и возрождению своей души.

Господь приводит человека в храм, и там он находит утешение. В таинствах врачуется душа человека, проливая слезы покаяния и твердо решая изменить свою жизнь, человек приносит плоды, достойные покаяния. Таинства подкрепляют душу человека, давая силы идти по пути спасения души и не под-

даваться страстям. Но чтобы вновь не впасть в прежние грехи, человек должен иметь в сердце страх Божий, направляющий его ко спасению. Помнить, что за всякое дело нужно будет дать ответ: «Помни о конце твоем и во век не согрешишь» (Сир. 7-39).

Добрые дела помогают человеку угождать Богу и видеть в ближнем образ Божий. Тем самым бороться с гордыней и взращивать в себе смирение: «Друг друга тяготы носите и тако исполните закон Христов» (Гал. 6-2). Господь научает человека пути спасения, который не затмит жажда развлечений и удовольствий, но путь этот не легок. Ведь природа человека заражена грехом, а враг рода человека заражена грехом, а враг рода человеческого обрушивает на него все новые и новые соблазны. Но Бог указует человеку путь к преображению души, соделовающий его достойным Царствия Небесного. «В ТЕРПЕНИИ ВАШЕМ СТЯЖИТЕ ДУШИ ВАША» (Лк. 21:19).







Иерей Роман Соловьев, настоятель храма святых благоверных князя Петра и княгини Февронии Муромских г. Канаша нтернет-пространство вновь всколыхнул инцидент в Гатчине, когда мать ребенка, над которым совершалось Таинство Крещения, сначала попыталась вырвать ребенка в ходе Таинства, а потом пошла и написала заявление на священника в полицию. Не хотелось бы сейчас обсуждать действия священника. Не потому, что ворона вороне глаз не выклюет, а потому, что если смотришь футбол по телевизору, всегда видно, где и кому надо подать пас, а если следишь за боксерским поединком, тоже видишь, где нужно было уклониться, а где провести неожиданную атаку.

Иное дело оказаться в гуще событий. Всегда может возникнуть нештатная ситуация, когда ты можешь растеряться, и от многих факторов зависит, как быстро человек примет решение и насколько правильным оно будет. Мне и самому приходилось сталкиваться с проблемами при полном погружении. То девочка 13–14 лет, изъявившая желание креститься полным погружением, а никак не обливанием, вдруг после первого погружения испытала дикий страх и норовила выскочить из купели, и мы около 15 минут хором уговаривали ее продолжить Таинство. То младенец полутора лет заупрямился, но все его родственники не стояли как праздные зеваки и не снимали на видео, и не фотографировали, а будучи людьми достаточно воцерковленными стояли и молились Богу, чтобы Таинство прошло благополучно. Проблема не в том, что священник издевался над ребенком, а в том, что мать ребенка оказалась не готовой к Таинству Крещения.

В России большей частью благодаря семи десятилетиям коммунизма выросло около трех поколений людей в отрыве от церковных традиций. А каждое поколение растет на плечах у предыдущего. Во времена недавних гонений были и настоящие подвижники, крестившие детей и годами водившие их пешком по 10-20 км в единственный храм в округе на участие в богослужении, но большая часть наших сограждан в лучшем случае тайно крестили ребенка. Это одна из причин, почему сегодня так критикуется Церковь. Люди часто не понимают, что происходит в Церкви, не понимают ее предназначения, не понимают ее иерархии, не понимают традиций, не понимают языка, не понимают символики, не имеют понятия о том, как на самом деле живут священно и церковнослужители, но обо всем судят по внешнему в силу своей воспитанности либо испорченности. Если подвергнуть анализу содержание видеороликов с критикой Церкви, можно сделать вывод, что основная масса критиков некомпетентна в вопросах, касающихся Церкви и ее жизни.



Сегодня что-то изменилось в людях, мы стали другими. Мы потеряли такое качество человеческой души, как доверие. Мы настолько пресыщены предложениями в сфере оказания услуг, что часто обращаясь к специалистам, начинаем еще и учить их, как делать, а как не делать. Мы знаем, как надо ремонтировать нашу машину, знаем, как надо лечить нас, учить наших детей, знаем, как надо их крестить и многое другое. Хотя мы и не умеем что-то делать и потому обращаемся к специалистам, но часто лучше их знаем, каким образом надо это сделать. Буквально 30-40 лет назад мы радовались, что кто-то пусть и за деньги взялся решать нашу проблему и с трепетом относились к специалистам, а сегодня мы узнали о своих правах потребителя и хотим соответствующего уровня обслуживания.

Подобное отношение люди часто переносят и на Церковь, забывая о том, что Церковь - это не комбинат сакральных услуг, а сообщество верующих, это живой духовный организм, где может произойти любая ситуация, которую можно трактовать однозначно или не очень, смотря под каким углом на нее смотреть и насколько ты вообще христианин, насколько ты воцерковлен. Когда приходят на участие в Таинствах или обрядах люди, живущие фактически вне Церкви, часто возникают трудноразрешимые ситуации и противоречия, потому что люди просто не понимают или искаженно воспринимают суть происходящего, и часто дальнейшее развитие ситуации зависит от уровня тактичности и умения войти в положение другого человека.

Естественно, всякий священнослужитель должен провести огласительные беседы как с восприемниками, так и с родителями ребенка. В процессе этих бесед выясняется, насколько человек знаком с Православием, как правильно он понимает христианство и восполняет пробелы в знаниях. Иногда встречаются люди, которым огласительные беседы не нужны, потому что они часто посещают храм, но таких, к сожалению, не так много. Многие родители впадают в ступор уже после первого вопроса «а для чего вы хотите крестить ребенка, какой вы видите в этом смысл?» Советский период породил две крупные проблемы в отношении Таинства Крещения – религиозная безграмотность и желание сделать все как можно быстрее. Желающие крестить своих детей часто не понимают, для чего это Таинство, не понимают того, что человек рождается духовно и вступает в Церковь, становится ее членом. Кто-то хочет защитить ребенка от колдунов, кто-то от сглаза, кто-то крестит, чтобы он не болел, кто-то ради того, чтобы ему «выделили» ангела-хранителя. Наш ум настолько стал земным, что даже в Церкви, которая дом Бога, а Бог есть Дух, мы мыслим привычными нам земными категориями.

Мало кто понимает, что вскоре у них дома появится живой святой человек. Когда человек освящается в купели Крещения, с него смывается всякий грех, и он выходит из нее святым. Но часто для родителей это не более чем обряд и при святом человеке творятся такие дела, которые постыдились бы делать прилюдно. Ну лежит там святой в люльке – он же ничего не понимает, а дома дым коромы-





Мы постоянно хотим изменить какие-то внешние обстоятельства, которые не более чем внешние декорации. Это один из самых великих обманов человечества. Есть Промысел Божий, которому в «Пространном катехизисе» дается следующее определение: «Промысл Божий есть непрестанное действие всемогущества, премудрости и благости Божией, которым Бог сохраняет бытие и силы тварей, направляет их к благим целям, всякому добру вспомоществует, а возникающее чрез удаление от добра зло пресекает или исправляет и обращает к добрым последствиям». То есть Бог постоянно ставит нас в условия, максимально пригодные для того, чтобы мы могли совершенствовать свою душу и тем самым спасать ее. Не важно, где мы находимся, кем мы работаем, сколько квадратов в нашей квартире, куда мы ездим отдыхать, насколько мы здоровы и какова толщина нашего кошелька.

Мало кто хочет понять, что внешние обстоятельства складываются всегда наилучшим способом для спасения нашей души. Чтобы с нами не происходило, все нам на благо, как бы больно нам от этого не было. Мы входим на территорию греха и лишаемся принадлежности к стаду Христову, отбиваемся от него и, конечно, нам становится больно. С этой болью мы идем в храм и хотим ее облегчить, но надо же сесть и разобраться, почему мы оказались в такой ситуации. Почему дети не слушаются? Может быть, им не с кого брать пример послушания в своей семье? А может, мы с утра до вечера на работе и некому ими заниматься? Почему муж задерживается на работе? Может быть, ему неинтересно дома? Почему вроде бы все хорошо, а не покидает ощущение, что жизнь проходит мимо? Может быть потому, что ты ее строишь сам, не уповая на Бога?

Вот это потребительское отношение проявляется в том, что мы крестим детей для защиты от порчи, сглаза и болезней, соборуемся на всякий случай, венчаемся, чтобы жить счастливой семейной жизнью. Сколько из тех, кого мы крестим, являются членами Церкви? Даже не каждый десятый. Но разве не для этого мы их крестили? Разве не для того,



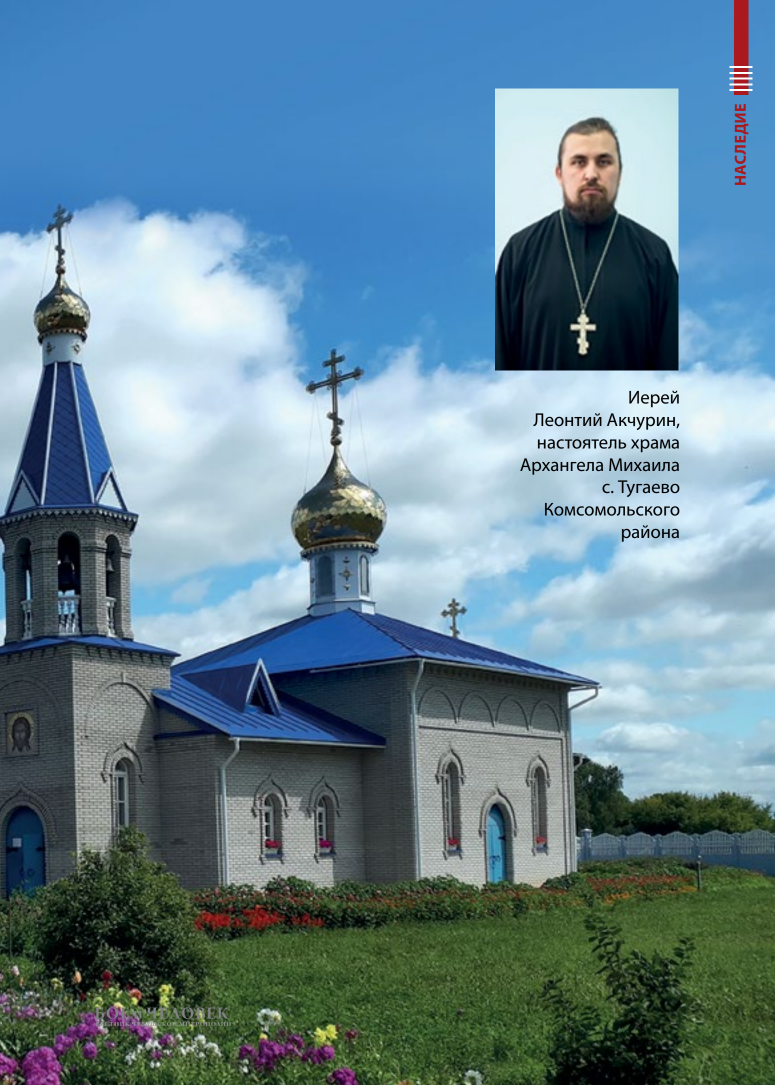
чтобы они совлекшись ветхого человека, непрерывно совершенствовались, взяв за основу своей жизни слова Спасителя «будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5:48)? Те люди, которых Церковь канонизировала, и мы часто видим на иконах, как раз и преуспели в совершенстве, а еще больше тех, кто преуспел и тоже служит Богу в Царствие Его. Почему они смогли, а мы не стараемся? Вот, что нас должно волновать, вот, чем мы должны в первую очередь интересоваться. Почему я не могу ни дня прожить свято? Что мне мешает, что я не так думаю, не так говорю, где я не так поступаю. В Таинстве Крещения мы даем Богу обязательства в том, что будем всеми силами стараться жить так, как Ему угодно. Можно быть православным врачом, полицейским, токарем, пекарем, учителем, водителем, журналистом? Можно даже быть православным профессиональным спортсменом. Игорь Росляков был одним из лучших игроков водного поло не только СССР, но и Европы, и при этом держал все посты по всей строгости даже в период соревнований, а позже после восстановления Оптиной пустыни принял постриг с именем Василий. Можно быть православной домохозяйкой и оставаться примерной женой и хорошей матерью? Иулиания Лазаревская в шесть лет осталась сиротой, с детства вела строгую аскетическую жизнь и мечтала стать монахиней, а ее выдали замуж в 16 лет. У нее до замужества даже не было возможности посещать храм, она не могла читать Священного писания, потому что жила на попечении родственников, которые не озаботились о том, чтобы научить ее грамоте. Она мечтала стать монахиней и уговаривала мужа жить как брат с сестрой, но он так любил ее, что плодом этой любви стали десять сыновей и три дочери. Живя в богатой семье, постоянно рукодельничала и продавала, а вырученные деньги раздавала неимущим. Во время эпидемии тайком от родственников мыла умерших, которых некому было мыть. Всю свою жизнь она кому-то служила: мужу, детям, бедным, нищим, но только не своей плоти. Потому что она крайне мало ела и спала по 2-3 часа. По ее кончине ее тело источало чудные ароматы даже до погребения. Федор Михайлович До-

стоевский страдал игровой зависимостью и эпилепсией. В свадебном путешествии он проиграл даже украшения своей жены, подаренные на свадьбу. А она годами молилась за него, и Бог избавил его как от эпилепсии, так и от игровой зависимости. Во многом благодаря молитвам своей жены он состоялся не только как гениальный писатель, но и как православный человек.

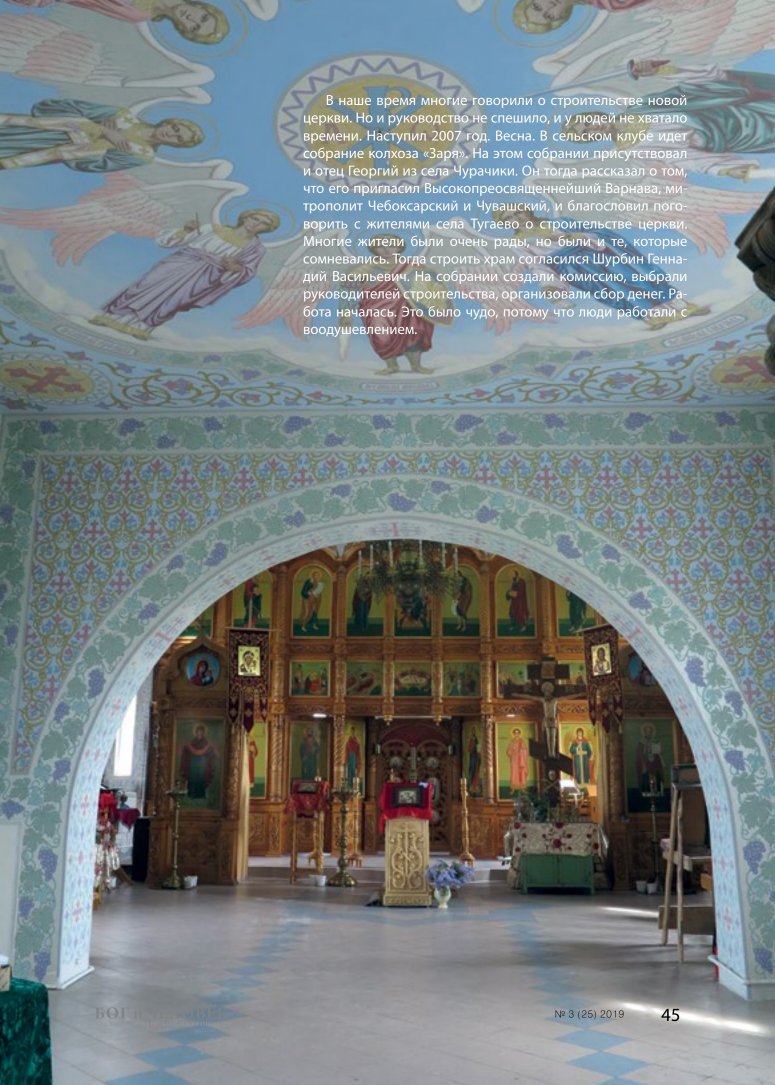
Почему у них и многих других хватило сил прожить жизнь в стяжании совершенства духа, а нам не хватает решимости? Может быть потому, что они искали сокровищ небесных и их сердце было постоянно устремлено ввысь? Может быть потому, что мы прилепились к земле и земным сокровищам и оправдываем себя тем, что у нас семьи, дети, внуки, всем надо помогать, надо работать, надо зарабатывать? Мы можем понудить себя на то, чтобы заработать на машину, квартиру, на ежегодную поездку на море. А насколько мы понуждаем себя стяжать сокровищ небесных и какую ценность они имеют в наших глазах? Можем ли мы понудить себя на посты, частую молитву, на дела милосердия, на то, чтобы не вступать в конфликт, когда нас обижают, на то, чтобы отдать нуждающемуся то, чего не хочется отдавать? Или нам достаточно жить по принципу «я хорош уже потому что я не таков «как прочие люди, грабители, обидчики, прелюбодеи» (Лк.18:11).

Русь называли Святой, потому что ее населяли люди другого качества, другого формата и давала соответствующие плоды - православных правителей, полководцев, учителей, крестьян, ученых, врачей. Которые не ради славы, но ради служения Богу и Отечеству выполняли свою работу там, где их поставили. Поэтому мы должны непрестанно работать над собой, над своими личными качествами, потому что научить можно только тому, чему научены сами. Мы должны воспитание детей и привитие им духовно-нравственных ценностей поставить в центр своей жизни, чтобы какую бы специальность они не получили, они в первую очередь были людьми православными. Наша задача сегодня выстроить свою семейную жизнь по Богу и тогда через спасение нашей семьи будет меняться ситуация и в большой семье, имя которой Россия.

















Время идет. Все постоянно меняется. Возникла необходимость в общем ремонте, и внутри, и снаружи. Художники Александров Иван Васильевич, Захаров Геннадий Николаевич, Кокель Константин Викторович работали неустанно, и днем, и ночью. Посещающие церковь, наблюдая работу художников, удивлялись. Храм преобразился полностью внутри и снаружи. Купол, алтарь, притвор, стены украшены росписью. Церковь почитает Архангела Михаила как защитника веры и борца против ересей и всякого зла. На иконах его изображают с огненным мечом в руке или копьем, низвергающим диавола. Территория храма с большой любовью облагорожена. По краям тротуара растут розы, анютины глазки, лилии, георгины, лобелии, гортензии, астры, пионы, бархатцы, тюльпаны... Для отдыха прихожан поставили резные скамейки. Сельчане благодарны тем, кто своим трудом сотворили это чудо.

При храме открылась воскресная школа. Сюда каждое воскресенье приезжают дети из соседних деревень. Сначала в школу ходили около 10 детей. Потом с каждым разом ребят становилось все больше и больше. Ребят обучают молитвам и Заповедям Божьим, песнопению, рисованию, гончарному делу. Воспитанники часто выступают с благотворительными концертами. Идет жизнь в храме во Славу Божию!

**DBEK** 





Протоиерей Сергий Сергеев, клирик Введенского кафедрального собора г. Чебоксары

редстоятель Русской Церкви в общении с участниками III Международного православного молодежного форума высказал свое мнение о том, почему молодежь уходит из Церкви. «Чаще всего это происходит потому, что родители, умиленные своими воцерковленными младенцами, не замечают, что ребенок вырос, что с ним теперь нужно говорить о вере на другом языке. Надо уже, извините, мозги подключать, одних эмоций и послушания очень мало», – высказался Святейший Патриарх Кирилл.

Действительно, родители должны понять, что ребенок вырос. Он уже не младенец и требует к себе особого отношения. Большой проблемой является переходный возраст. Ребенок переходит из детского состояния во взрослое. Но застыв в состоянии «вечного младенца», послушно идущего за руку в храм, ребенок не получает духовной основы своего взросления. И в силу вступает главный враг, отнимающий наших детей у нас самих и у Христа. Это личный эгоизм ребенка, стремящийся освободиться от усиленного воцерковления, подкрепленный силой антицерковного влияния современного мира. Современное общество формирует такое мировоззрение, в котором нет места духовным ценностям

И повзрослевший ребенок так же, как подчинялся тому церковному обществу, в котором был до этого, подчиняется тому обществу, в которое попадает сейчас. У юноши не сформировано критическое мышление. Оно не было сформировано в детстве. Ребенок воспринимал хорошие вещи, но не критически. Поэтому он ничего своего в православии не имел. И не имеет до сих пор, потому что все, что он имел, было ему дано. А он это принял без рассуждений, без переживаний, без внутреннего трагизма. Он не совершил своего выбора. Этот выбор прихода в храм был осуществлен родителями. У него не было личной встречи со Христом, его лишь учили о Христе. У него не было моментов, когда бы он понимал, что вера – это его личная ценность, его личное сокровище. И поэтому так легко вдруг начинает слушать совсем другие вещи. Они тоже для него не становятся ценностью, вытесняя прежние вещи. Так молодой человек очень легко и просто идет под чужое руководство, под руководство друзей, мнений.



Родителям необходимо вовремя понять, что ребенок должен взрослеть. По мнению Святейшего Патриарха Кирилла, по мере взросления ребенка его следует приучать к ответственности, изменять к нему подход и язык, которым ведется проповедь. «Это очень важная пастырская задача», – добавил Предстоятель в общении с участниками III Международного православного молодежного форума. Для этого, считает Патриарх, ребенка следует постепенно привлекать к различным программам, где он может почувствовать себя ответственным. Это могут быть, например, паломничества и путешествия.

Во многом перекликается с мнением Святейшего Патриарха Кирилла ответ митрополита Калужского и Боровского Климента на вопрос «Почему подростки уходят из церкви»:

 Для подростков церковный приход должен быть домом, духовным домом, этаким духовным центром, куда бы они стремились. Поэтому не только совершать службы надо, но и вести активную внебогослужебную жизнь. Помогая друг другу, священник и прихожане должны работать в этом направлении, ведь так и проявляется любовь. Весьма полезно приходу собраться и поехать куда-то в паломничество, скажем, на автобусе. Можно отдельно устраивать детские паломничества, организовывать культурные мероприятия – это очень важно. А значит, взрослые не должны пренебрежительно относиться к детям, которые приходят в храм или в воскресную школу: «А, это дети, они только мешаются...». И еще. Важно помнить: центр работы воскресной школы, как бы ее хребет – это богослужебная жизнь. Надо привлекать детей к молитве, научить их молиться. А мы часто сами безразличны к этому. В итоге, многие ученики воскресной школы не ходят на службу, а посещают воскресную школу ради того, чтобы хорошо провести время: там образовалась хорошая компания, их никто не обижает. Когда же они выйдут из детского возраста, чаще всего годам к 12-13, то у них появятся другие интересы, и уже в воскресной школе им станет скучно. Они будут искать свою компанию вне церковной ограды. Почему? Потому, что повзрослевшие дети не почувствовали жизнь прихода, не ощутили себя неотъемлемой частью приходской общины, не прониклись богослужением, а это очень важно. Ведь любая церковная служба по своей сути – миссионерская, всякое богослужение несет Христа в сознание, в жизнь людей. Каждая Литургия должна

приближать человека к Богу. Мы должны сделать так, чтобы литургия действительно была общим делом, в том числе и для подростков. Ведь слово «литургия» переводится как «общее дело». Нужно, чтобы прихожане не стояли, как незажженные свечи, а горели в молитве. Если свечку ставим на подсвечник, а она гаснет, то мы можем даже возмутиться, а когда она горит, то это приносит нам радость, утешение духовное. И наша душа должна в молитве гореть. Каждый человек в храме должен чувствовать единение в молитве, совершаемой «едиными устами и единым сердцем». Большой ошибкой всех нас является то, что мы без участия в общей церковной молитве посещаем храм, пишем записки, подаем их, ставим свечи, ждем, когда выйдут с Чашей Причащения. А мы все должны молиться: не только епископ или священник, или диакон, или певчие на клиросе - все должны участвовать в богослужении. В этом и заключается наше общее дело. Общая, единая молитва должна быть. И поэтому каждая Литургия – миссионерская, в том смысле слова, что она должна приводить ко Христу. К тому же, мы должны сделать так, чтобы в приходах была доступная литература, которая бы разъясняла для детей и взрослых, ЧТО совершается в храме, как молиться, для чего нужна молитва... Необходима также катехизация прихожан. Это сделает участие человека более сознательным, как в богослужении, так и в жизни прихода.

КАЖДЫЙ ЧЕЛОВЕК
В ХРАМЕ ДОЛЖЕН
ЧУВСТВОВАТЬ
ЕДИНЕНИЕ В МОЛИТВЕ,
СОВЕРШАЕМОЙ
«ЕДИНЫМИ УСТАМИ
И ЕДИНЫМ СЕРДЦЕМ».

Здание воскресной школы Введенского кафедрального собора г. Чебоксары





Информационно-образовательный центр в Музейно-библиотечном комплексе храма Новомучеников и Исповедников Российских, г. Чебоксары

# ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ ЦЕРКВИ И БИБЛИОТЕКИ В ДУХОВНО-НРАВСТВЕННОМ ВОСПИТАНИИ МОЛОДЕЖИ

павным сокровищем любой библиотеки является книга. И ценны не буквы и страницы, а мысли, которые в них живут. Очень важно, чтобы книги не учили греху, а показывали, как научиться терпеть скорби, преодолевать свои прихоти, как обрести веру, любовь к Богу и ближнему. В связи с этим библиотеки несут большую ответственность за души читателей.

В наше непростое время библиотеки осуществляют важнейшие миссии в делах просвещения граждан нашей страны и воспитания подрастающего поколения. Эти деяния неизмеримо значимы. Хотя «Церковь – это не штаб по организации культурно-массовых мероприятий» (задача Церкви – привести людей к Богу, к Единственному Спасителю душ наших), стоит отметить, что между библиотеками Чувашской Республики и храмами Чебоксарско-Чувашской епархии сложились добрые отношения, которые необходимо развивать и далее. Поверьте, вместе мы проводим очень много мероприятий.

Ни для кого не секрет, что мы, священнослужители, часто встречаемся с детьми, со школьниками на «нейтральной» территории. Поскольку учителя не везде и не всегда могут пригласить священника в класс из-за позиции администрации школы. Также учителя не всегда могут привести детей в храм, зная или, наоборот, не зная реакцию на это всех родителей. А вот привести учеников в библиотеку на встречу, в которой принимает участие священник, вполне возможно. Вот здесь как раз и происходит взаимодействие школы, библиотеки и Церкви в духовно-нравственном воспитании детей.

Объединение библиотек города Чебоксары при поддержке Международного открытого грантового конкурса «Православная инициатива» уже второй год реализует проект по созданию и развитию деятельности Центров духовной поддержки детей и их родителей «МЫ ВМЕСТЕ». Социальными партнерами проекта выступают Покровско-Татианинский собор и молодежная республиканская общественная организация «Православные добровольцы Чувашии». Священники собора приходят в библиотеку на встречи с детьми, школьниками и взрослым населением города. Проводят тематические встречи и лекции, ведут консультативные беседы. Молодежь этой организации – основной участник реализации социального партнерства проектов - организует встречи со священниками, экскурсии по Покровско-Татианинскому собору и другим храмам города, беседы и лекции по православному искусству, принимает участие в фестивалях, концертах и творческих встречах проекта.

Очередным этапом реализации стало открытие интерактивных творческих площадок «Библейские истории» 6 сентября 2019 года. Священники Покровско-Татианинского собора и православные добровольцы будут продолжать работу в данном проекте, продолжится взаимодействие и сотрудничество.



**Игнатий,** епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии

Ценю слова, исполненные света, Исполненные счастья и огня, Как много книг вокруг! И значит это, Что много доброты вокруг меня.

И доброты, и мужества, и чести – Неиссякаем мудрости родник...





Торжественное открытие интерактивной творческой площадки для детей «Библейские истории» 6 сентября 2019 года в Центре духовной поддержки детей и их родителей «МЫ ВМЕСТЕ», г. Чебоксары

Стало доброй традицией, что руководитель Отдела по делам молодёжи Чебоксарско-Чувашской епархии приглашает молодёжь в различные библиотеки города Чебоксары. Такие встречи проходят в рамках проекта «Прогулка с епископом». Так, например, в месячник празднования Дня православной книги участники молодежных приходских объединений несколько раз посетили Национальную библиотеку, где молодежь посмотрела презентацию об истории библиотеки, узнала, каким значимым культурно-досуговым центром является библиотека сегодня. Участники встречи посетили Публичный центр правовой информации и комнату для незрячих и слабовидящих пользователей, Центр редкой книги и консервации документов, ознакомились с работой электронного читального зала и Чувашского регионального центра доступа к информационным ресурсам Президентской библиотеки.

Очень важно, что такие встречи продолжаются за чашкой чая, где молодые люди могут поделиться своими впечатлениями, обменяться мнениями, задать интересующие их вопросы и в дальнейшем ещё не раз вернуться в библиотеку.

Участники приходских молодежных организаций несколько раз становились гостями Центра православной книги «Радонеж» Национальной библиотеки. На таких встречах обычно идет беседа о книгах и об их влиянии на жизнь человека.

28 марта в Центре «Радонеж» состоялся круглый стол на тему: «Моя любимая книга». Встречу открыла руководитель Центра Спиридонова Людмила Сергеевна рассказом о небольшом сборнике статей протоиерея Андрея



Ткачева «Сила книги» о том, как читать книгу вдумчиво, не принимая или отвергая ничего поспешно, «...за память Божию держаться, как в детстве за мамину руку». А я поделился с молодёжью своими впечатлениями о прочитанных книгах, рассказал о том, что с детства моими воспитателями были книги, оставившие памятный след в моей душе. Какая моя любимая книга? Конечно же, это Евангелие. Нужно, чтобы Евангелие стало настольной книгой каждого из нас.

Участники Круглого стола с увлечением рассказывали о своих любимых книгах. Это были очень серьезные богословские книги и художественная литература, среди них «Библия для детей» протоиерея Александра Соколова, «Лествица» Иоанна Лествичника, «Современная практика православного благочестия» Николая Евграфовича Пестова, «Лето Господне» Ивана Сергеевича Шмелева, «Несвятые святые» архимандрита Тихона Шевкунова, «Отец Арсений» протоиерея Владимира Воробьева, «Поллианна» Элинор Портер, и даже роман Александра Беляева «Остров погибших кораблей». И о каком бы произведении не шла речь, рассказчики убедительно доказывали значимость любимых книг. И в итоге мы пришли к мысли, что каждая добрая хорошая книга несет в себе свет Божий и, по слову протоиерея Андрея Ткачева, «тексты текстами, но душа, текст родившая, всегда больше текста, рожденного ею. В книгах надо искать не слова, а душу». Двери Центра «Радонеж» всегда открыты для молодежи, для чтения, для общения, и даже заседания Молодежного совета мы иногда проводим в этом Центре.

Встреча молодёжи с Преосвященнейшим Игнатием, епископом Мариинско-Посадским, викарием Чебоксарской епархии, руководителем Отдела по делам молодёжи Чебоксарско-Чувашской епархии в рамках проекта «Прогулка с епископом» и празднования Дня православной книги в Национальной библиотеке г. Чебоксары



В Центре православной книги «Радонеж» Национальной библиотеки Чувашской Республики г. Чебоксары Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии с сотрудниками библиотеки

Нужно отметить, что библиотеки есть и при православных храмах и монастырях. В частности, при храме Новомучеников и исповедников Российских действует Музейно-библиотечный комплекс, при котором есть большая прекрасная библиотека. Здесь можно не только взять книгу и прочитать её, но если у вас есть желание, сотрудники Музейно-библиотечного комплекса расскажут вам об истории возникновения алфавита на Руси, о начале книгопечатания, о первых книгах и гравюрах. Проведут экскурсии, в ходе которых можно ознакомиться с экспозицией Церковно-исторического музея «Христианское просвещение Чувашского края», посмотреть уникальные старинные Богослужебные книги и т.д. Молодежь с удовольствием ходит туда на встречи, которые обычно продолжаются за чаепитием и беседой о любимых книгах, о пользе чтения православной и художественной литературы. Замечательно, что есть такая возможность соприкоснуться с чудесным миром православной книги.

По благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы вот уже второй год подряд в городе Мариинский Посад мы проводим Слёт православной молодежи Чебоксарско-Чувашской епархии «Посадские встречи на Государевой горе». В прошлом году на торжественном открытии Слёта сотрудники местной библиотеки показали уникальную презентацию о Царской семье, посвященную столетию мученического подвига святых Царственных Страстотерпцев. А в этом году во время посещения храмов Мариинско-Посадского района в пути следования для участников проводилась очень содержательная обзорная экскурсия об

истории и достопримечательностях г. Мариинского Посада и Мариинско-Посадского района, которую также провели сотрудники данной библиотеки.

Сегодня библиотеки становятся (или, по крайней мере, должны стать) не только местом, куда люди приходят почитать или взять на дом книги, а практически являются центром духовно-нравственного воспитания не только молодежи, но и читателя всякого возраста. Поэтому в них хотелось бы видеть побольше православной духовной литературы. Ведь «библиотека – это не только проводник знания, но и хранилище вековой памяти человечества. Благодаря Книге книг, Библии, человек постигает Истину, библиотека с богословскими, святоотеческими и другими добрыми книгами, словно верстовыми столбами, обозначает ему этот путь».

Желаю сотрудникам всех библиотек крепости душевных и телесных сил, вдохновения, духовной радости и всесильной помощи Божией в трудах, направленных на то, чтобы вызвать живой интерес к литературе и актуализировать чтение.



#### ТАТЬЯНА СОКОЛОВА

### БЛАГОДАРЮ ТВОРЦА ЗА ЧУДО...

Благодарю за утро в трелях – Пернатые не спят, поют, За всё, что пронеслось в апреле... Хорош весны земной этюд!

Благодарю, шепча с улыбкой, За каждый миг, за сердца стук! Бывало, делала ошибки, Защитный рисовала круг...

Благодарю Творца за чудо, Что подарил душе моей, За вдохновенья изумруды, Звенящий вздох, стихов ручей...

Благодарю за мир, за данность И шёпот ветра под луной, За ночи чудной многогранность, И день, начавший бег со мной...

Мой Бог, благодарю за жизнь, За майский полдень, весь в лучах... И даже, если дождик брызнет, Скажу: «Шалит пусть весельчак!»

Благодарю и улыбаюсь, Со временем лечу вперёд, С весенней сказкою прощаюсь... Июнь, с тобой иду на взлёт!



## АЛЕКСАНДРА АНИКИНА

(Чувашия, г. Козловка) многократный лауреат Межрегионального культурно-благотворительного фестиваля «Во имя жизни»

#### ЗНАНЬЕ ТО НЕХИТРО-ПРОСТОЕ...

Знанье то нехитро-простое, Но непросто его понести: Что любить не значит присвоить, Что любить – и свое отпустить;

Что любить не значит исправить, Что любить – то всецело принять, Ничего не желая прибавить, Ничего не желая отнять.

Безответность – это не слабость, Это сила в незримом бою, А любовь – это битва за правость, Но за правость отнюдь не свою.

Нелегко себе в том нам признаться, Что любить – это в дар отдавать, Что любить – не в блаженстве купаться, Что любить – это кровь проливать,

Что любовь – не пиры, не гулянья, А терпенье, Голгофа и крест. Вот простое, нехитрое знанье. Кто из нас его может понесть?..